03 Próféták
Benyik György
Bevezetés az Ószövetségbe
Óravázlatok

		03 Író próféták
Izajás, Jeremiás, Báruk, Ezekiel, Dániel, Ozeás, Joel, Ámosz Abdiás, Jónás, Mikeás, Náhum Habakuk, Szofoniás, Aggeus, Zakariás, Malakiás

Belső használatra, kizárólag a hallgatók számára -
kiadás, bármilyen sokszorosítás tilos!

Szeged GFE
2025




A Biblián kívüli prófétai irodalom az ókori Közel-Keleten
· Ókori asszír, babilóniai és ugariti szövegek, amelyek prófétai, jósdai, illetve vallási jövendölő funkcióval bírnak. Ezek közé tartoznak különféle jósnövények, álomfejtések, és különböző istenekhez intézett próféciák, amelyek hatással voltak a bibliai prófétai irodalomra is.
· Az ugariti mitológiai és vallási szövegek, amelyek fontos párhuzamokat mutatnak az Ószövetség prófétai irodalmával, különösen Jahve és Baál kultuszának ellentétét bemutatva.
· A mezopotámiai prófétai gyakorlatok és jövendölések, mint például a babilóniai és asszír királyokhoz címzett jövendölések, amelyek az isteni akarat közvetítését célozták és művelődéstörténeti szempontból is jelentősek.
· Ilyen irodalmak között találunk himnikus, himnuszi, imádsági és törvényi szövegeket is, amelyek bibliai párhuzamaikkal együtt képezik a prófétai hagyomány komplex rendszerét.
Ezek a szövegek a biblikus prófétai irodalom előzményének tekinthetők, segítve az ókori vallási gondolkodás és a bibliai prófétai üzenetek mélyebb megértését.
2000 után publikált Sámmuel királyságával foglalkozó angol és német monográfiák pontos bibliográfiai leírásaival
English Monographs on the Kingdom of Samuel (Post-2000)
· Samuel–Kings by Géza Komoróczy, Peter Lang Verlag, 2021. This work argues that the books of Samuel–Kings form a unified literary composition resulting from a hypertextual reworking of Deuteronomy, dated to the mid-sixth century BCE at the earliest.peterlang​
· God's Kingdom Through His Priest-King: An Analysis of the Book of Samuel in light of the Davidic Covenant (thesis), 2023. The study explores the Davidic Covenant's role within Samuel's narrative, emphasizing God's sovereign establishment of His kingdom through a priest-king descendant of David. ​
· Samuel, Kings and Chronicles I, Bloomsbury Publishing, 2024 (listed as 2023-12-31). This volume addresses themes in Samuel, Kings, and Chronicles as part of broader historical and theological analysis. ​
· 1 and 2 Samuel: An Introduction and Study Guide. A Kingdom Comes, Oxford University Press, 2018. Provides an introductory overview focusing on the emergence of kingship in the Samuel narrative. ​
German Monographs on the Kingdom of Samuel (Post-2000)
No dedicated German-language monographs published after 2000 with precise bibliographic details were identified in available scholarly sources. Further searches in academic databases like JSTOR or Deutsche Nationalbibliothek may yield additional results.David and Solomon: In Search of the Bible's Sacred Kings and the Roots of the Western Tradition by Israel Finkelstein and Neil Asher Silberman, New York, Free Press, 2006. This work examines the historical reliability of biblical narratives about David and Solomon through archaeological evidence and textual analysis, challenging traditional views of their empire.elmhurst.ecampus+1​
· The Bible's First Kings by William G. Dever, Cambridge, Cambridge University Press, 2025. The book argues for the historicity of the united monarchy under Saul, David, and Solomon, integrating archaeology, biblical criticism, and anthropology to reconstruct the highland polity.cambridge​
German Monographs on David and Solomon's Kingdoms (Post-2000)
No dedicated German-language monographs with full bibliographic details focusing specifically on David and Solomon's kingdoms were identified in the sources post-2000. Scholarly discussions appear in conference programs and articles, but not standalone monographs with precise publisher information. Academic databases like the Deutsche Nationalbibliothek may provide further access. ​
Prófétai irodalom legfontosabb alkotásai a Biblián kívül az ókori közel-kelet vallási irodalmában
Az ókori Közel-Kelet vallási irodalmában a prófétai irodalomnak az alábbi legfontosabb alkotásai találhatók meg a Biblián kívül:
· Ókori asszír, babilóniai és ugariti szövegek, amelyek prófétai, jósdai, illetve vallási jövendölő funkcióval bírnak. Ezek közé tartoznak különféle jósnövények, álomfejtések, és különböző istenekhez intézett próféciák, amelyek hatással voltak a bibliai prófétai irodalomra is.
· Az ugariti mitológiai és vallási szövegek, amelyek fontos párhuzamokat mutatnak az Ószövetség prófétai irodalmával, különösen Jahve és Baál kultuszának ellentétét bemutatva.
· A mezopotámiai prófétai gyakorlatok és jövendölések, mint például a babilóniai és asszír királyokhoz címzett jövendölések, amelyek az isteni akarat közvetítését célozták és művelődéstörténeti szempontból is jelentősek.
· Ilyen irodalmak között találunk himnikus, himnuszi, imádsági és törvényi szövegeket is, amelyek bibliai párhuzamaikkal együtt képezik a prófétai hagyomány komplex rendszerét.
Ezek a szövegek a biblikus prófétai irodalom előzményének tekinthetők, segítve az ókori vallási gondolkodás és a bibliai prófétai üzenetek mélyebb megértését. ​
Kik és milyen gyűjkteményekben publikálták a ókori közel-kelet biblián kívüli prófétai irodalmát
Kulcsfontosságú Gyűjtemények és Szerkesztők
Az ókori Közel-Kelet biblián kívüli prófétai irodalmát (jövendölések, istenüzenetek, extatikus próféciák) elsősorban a következő gyűjteményekben publikálták neves orientalisták és asszirológusok:
· Mari leveles próféciák (Kr.e. 18. sz.): Jean-Marie Durand és Jean-Robert Kupper szerkesztette Archives épistolaires de Mari sorozatban (Paris, Éditions du Cerf, 1988–). Asszír stílusú próféciák királyoknak, párhuzamosak az izráeli prófétákkal.epa.oszk​
· Neo-asszír próféciák (Kr.e. 7. sz.): Simo Parpola Assyrian Prophecies című munkájában, State Archives of Assyria vol. 9 (Helsinki, Helsinki University Press, 1997). 40+ táblából álló gyűjtemény Ištar-prófétáktól, Esarhaddon és Assurbanipal királyoknak. ​
· Ugariti szövegek (Kr.e. 14–12. sz.): Cyrus H. Gordon és Ugarit-szerkesztők Ugaritic Textbook és Ras Shamra Tablets sorozataiban (Rome, Pontifical Biblical Institute, 1965–). Baál-ciklusban prófétai elemek, Keret-eposzban isteni üzenetek. ​
· Mari Texts Tell Hariri: Archives Royales de Mari sorozat, Georges Dossin, André Parrot szerkesztésében (Paris, Imprimerie Nationale, 1950–). Korai prófétai levelek, ábrázolják a prófétai gyakorlatot. ​
Különbségek
 a biblián kívüli és a bibliai prófétai irodalom között
· Az ókori közel-keleti prófétai irodalom általában jóslások, álomfejtések és istenekhez intézett jövendölések formájában jelent meg, amelyek intézményesített, gyakran udvari vagy királyi kontaktusok révén közvetítették az isteni akaratot. Ezekben a próféciákban az isten személyes megnyilvánulásai dominálnak, és általában konkrét helyzetekre, eseményekre vonatkoznak.
· A bibliai prófétai irodalom alkotóját Isten személyesen hívja és küldi, a próféták nem csupán Isten üzenetének közvetítői, akik erkölcsi és vallási megújulást hirdetnek, gyakran a társadalmi igazságtalanságok elleni fellépéssel. A bibliai próféták szavai nem csupán jövendölések, hanem az isteni igazság és ítélet kinyilatkoztatása, amelynek célja az Izrael népének formálása és megtérése.
· Irodalmi formában a bibliai prófétai szövegek összetettebbek, tartalmaznak költői elemeket, allegóriákat, valamint történeti és teológiai reflexiókat, míg az ókori prófétai irodalom gyakran egyszerűbb, konkrét és rituális jellegű szövegeket állít elő.
· A bibliai próféták önazonosságukban Isten küldötteként jelennek meg, akik személyesen hivatást kaptak, míg az ókori próféták szerepe gyakran társadalmi státusz vagy szertartási funkció alapján szerveződött.

Az ókori Közel-Kelet prófétai irodalmának gyűjteményes kiadásai:
Mari leveles próféciák (Kr.e. 18. sz.): Jean-Marie Durand és Jean-Robert Kupper szerkesztette Archives épistolaires de Mari sorozatban (Paris, Éditions du Cerf, 1988–). Asszír stílusú próféciák királyoknak, párhuzamosak az izráeli prófétákkal. Neo-asszír próféciák (Kr.e. 7. sz.): Simo Parpola Assyrian Prophecies című munkájában, State Archives of Assyria vol. 9 (Helsinki, Helsinki University Press, 1997). 40+ táblából álló gyűjtemény Ištar-prófétáktól, Esarhaddon és Assurbanipal királyoknak. Ugariti szövegek (Kr.e. 14–12. sz.): Cyrus H. Gordon és Ugarit-szerkesztők Ugaritic Textbook és Ras Shamra Tablets sorozataiban (Rome, Pontifical Biblical Institute, 1965–). Baál-ciklusban prófétai elemek, Keret-eposzban isteni üzenetek. Mari Texts Tell Hariri: Archives Royales de Mari sorozat, Georges Dossin, André Parrot szerkesztésében (Paris, Imprimerie Nationale, 1950–). Korai prófétai levelek, ábrázolják a prófétai gyakorlatot.
Próféták a Közel-Keleten és a Bibliában
I. Ószövetség – próféták a prófétai könyveken kívül
1. Korai (klasszikus) próféták: Ábrahám 1Móz 20,7, „…mert próféta ő, és imádkozni fog érted…” Mózes 5Móz 34,10, „Nem támadt többé olyan próféta Izráelben, mint Mózes…” 2Móz 7,1 (funkcionális prófétaság). Áron 2Móz 7,1, „Áron, a te testvéred, a te prófétád lesz.”
Mirjám 2Móz 15,20. „Mirjám, a prófétanő…” 
2. A bírák és királyság korának prófétái: Debóra Bír 4,4, „Debóra, prófétanő, Izráel bírája…” Sámuel 1Sám 3,20. „…Sámuel az ÚR prófétája lett.”. Nátán 2Sám 7,2. 2Sám 12,1. Gád 1Sám 22,5. „Gád, a próféta…” Ahijjá (Silóból) 1Kir 11,29. 1Kir 14,2. Semaijá 1Kir 12,22. 2Krón 11,2. Illés 1Kir 17,1. 2Kir 1,3. Elizeus 1Kir 19,16. 2Kir 2,15. Mikája ben Jimlá 1Kir 22,8–28. Huldá. 2Kir 22,14. 2Krón 34,22. Iddó. 2Krón 9,29. 2Krón 12,15.
3. Névtelen, de címzett próféták (név nélkül) 1Kir 13,1 – „Isten embere” 1Kir 20,13. 2Krón 25,7. 
II. Újszövetség – próféták az evangéliumokban és levelekben
Keresztelő János Mt 11,9. Lk 1,76. Anna prófétanő Lk 2,36. Agabus ApCsel 11,28. ApCsel 21,10. Júdás és Silás ApCsel 15,32. Próféták Antiochiában (név szerint) ApCsel 13,1. Barnabás Simeon (Niger), Lucius, Manaén, Saul (Pál), Fülöp négy leánya (névtelenül), ApCsel 21,9
Az ókori Közel-Keleten a próféták és prófétálás jelentős társadalmi és vallási szerepet töltöttek be különböző kultúrákban, így a sumérok, akkádok, asszírok, babiloniak, illetve a zsidók között is. Ezek a próféták gyakran közvetítették az istenek vagy az egyetlen Isten akaratát, figyelmeztetéseket, jövendöléseket vagy tanításokat adtak népüknek.
A zsidó Bibliában a próféták között megkülönböztetjük a "nagyprófétákat" (pl. Izajás, Jeremiás, Ezékiel, Dániel) és a "kisprófétákat" vagy "íróprófétákat", akik kisebb könyveket hagytak hátra, de fontos üzeneteket hordoznak (pl. Ozeás, Joel, Ámosz, Abdiás, Jónás, Mikeás, Náhum, Habakuk, Szofoniás, Aggeus, Zakariás, Malakiás). Ezek az írópróféták gyakran társadalmi igazságtalanságokra, istenfélőségre és a megújulás szükségességére hívták fel a figyelmet. De találkozunk a héber bibliában olyan prófétákkal is akiknek nevéhez nem kapcsolódik prófétai könyv pl., Illés (Ilias) — 1Királyok 17–19, 2Királyok 1–2 között szerepel, de nincs prófétai könyve. Elizeus (Elizeus) — 2Királyok 2–13 között szerepel, nincs írott könyve. Habakuk — ugyan van könyve, de kisebb terjedelmű.
Az Ószövetségi próféták közös jellemzője, hogy Isten szava közvetítőiként jelennek meg, és szolgálatuk során látomásokat, költői beszédeket, nem ritkán apokaliptikus jövendöléseket hoztak létre. Az írópróféták munkái nemcsak a saját korukban voltak jelentősek, hanem hagyományuk a későbbi vallási irodalmat is mélyen befolyásolta. 
Összefoglalva a közel-keleti és zsidó próféták,
· Az ókori Közel-Keleten a próféták különféle isteni kinyilatkoztatásokat közvetítettek, jelentős politikai, vallási és társadalmi szerepük volt.
· A zsidó Bibliában a nagypróféták és az írópróféták teszik ki a prófétai könyveket, amelyek jelentős tanításokat és jóslatokat tartalmaznak, gyakran társadalmi igazságosság és istenfélelem hangsúlyozásával.
· Az írópróféták olyan kisebb könyvek szerzői, amelyek a zsidó hagyományban és bibliai kánonban külön helyet foglalnak el.
Ez a két szintű megkülönböztetés segíti a bibliai prófétai irodalom jobb megértését, valamint annak a történeti és vallási kontextusnak az átlátását, amelyben működtek.
Az egyiptomi és a bibliai próféták között több lényeges különbség van, amelyek elsősorban teológiai, társadalmi és funkcionális aspektusokban mutatkoznak meg.
Az egyiptomi próféták, illetve jósok és mágusok leginkább jóslatokkal, varázslásokkal, illetve természeti jelek (pl. csillagok, madarak) megfigyelésével foglalkoztak. Munkájuk gyakran kapcsolódott praktikus megfigyelésekhez, és az isteni kinyilatkoztatás helyett inkább technikák segítségével próbálták értelmezni a világ eseményeit, például csillagállásokból vagy madárhullámokból jósoltak. Az istenek üzenetét közvetítőként való megjelenésük elengedhetetlen volt, azonban nem feltétlenül hívő inspiráción alapultak, hanem a jóslás praktikáján. Maga a prófétaság, mint isteni ihletett megszólalás nem volt alapvető jellemzőjük, inkább a mágikus szerep dominált. 
Ezzel szemben a bibliai próféták legfőbb feladata a monoteista Isten akaratának közvetítése, amelyet látomásokon, kinyilatkoztatásokon keresztül kapnak. Tevékenységük nem csupán jövendölés volt, hanem társadalmi és vallási megújulásra, igazságosságra, bűnbánatra buzdítás is. Az ő prófétaságuk hiteles, inspirált, Isten által kijelölt szerep, amelyben szó szerint az ő üzenetüket közvetítik a nép felé. Feladatuk a nép figyelmeztetése volt a bűnökre és az Istennel való hűség megtartására. Az ősi zsidó próféták személyes elhívásból működtek, és gyakran spirituális vezetők voltak, akik látomásszerű, néha apokaliptikus próféciákat hagytak hátra.


Prófétai írások az Ószövetségben
Irodalom: Sigmund Mowinckel: Prophecy and Tradition: The Prophetic Books in the Light of the Study of the Growth and History of the Tradition.Minneapolis, Fortress Press, 2002.  Az ókori Izrael prófétai hagyományainak fejlődését és történetét vizsgáló klasszikus mű. Oswald H. Steck: The Prophetic Books and their Theological Witness. St. Louis, MO, Chalice Press, 2000.  A prófétai könyvek és üzenetük teológiai vizsgálata. Otto H. Steck: Die Prophetenbücher und ihr theologisches Zeugnis.  Tübingen, Mohr Siebeck, 1996.  Részletes német monográfia a prófétai irodalomról és teológiai jelentőségéről. Claus Westermann: Jesaja 40-66.  Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1969. Fontos kommentár Izajás könyvének utolsó részéhez, amely a prófétai irodalom témáit tárgyalja. 
A magyar katolikus bibliában a próféták az alábbi sorrendben olvashatók, Izajás, Jeremiás, Baruk, Ezékiel, Dániel, Ozeás, Joel, Ámosz Abdiás, Jónás, Mikeás, Náhum Habakuk, Szofoniás, Aggeus, Zakariás, Malakiás.
Az író próféták elhelyezkedését az ószövetségi prófétai gyűjteményben főként méretük és nem keletkezési sorrend vagy jelentőség alapján sorolják be a gyűjeménybe. Az Ószövetségben megkülönböztetnek "nagy prófétákat" (Izajás, Jeremiás, Ezékiel, Dániel) és "kis prófétákat" (pl. Hóseás, Jóel, Ámósz, Mikeás, Malakiás). Ez a csoportosítás az írott prófétai könyveket érinti, amelyek egy gyűjteményben kerültek, ahol a sorrend a próféták nevei és írásaik a hangsúlya miatt foglalták el a megfelelő helyet. Az író próféták, akik valóban próféciákat írtak, így kapják meg helyüket ebben a gyűjteményben főként műfaji és méretbeli alapon, nem pedig kronológiai sorrendben vagy más hierarchikus szempont szerint.
Az írópróféták könyeinek sorrendje változik a TM (Maszoréta Szöveg), a LXX (Septuaginta) és a Vulgata (Vg) fordításokban. A TM-ben az írópróféták általában a "kispróféták" sorrendjében vannak, míg a LXX-ben és a Vulgatában eltérő az elrendezés. Például Jeremiás könyve után a LXX-ben Báruk és a Siralmak következnek, míg a Vulgatában a sorrend Jeremiás, Siralmak, majd Báruk. Ez mutatja, hogy a LXX és a Vulgata sorrendje eltérhet egymástól és a héber szövegtől is, tehát nem egységes az írópróféták elhelyezkedése ezen fordítások között. Ez az eltérés a gyűjtemény elrendezésében összefügg a fordítási hagyományokkal és a könyvekhez fűződő egyházi, illetve liturgikus szokásokkal. Így tehát az írópróféták sorrendje nem állandó, hanem függ a fordítási hagyománytól (TM, LXX, Vg).
A próféták időben
	Próféta
	Működés ideje (Kr.e.)
	Megjegyzés

	Ozeás
	790-720
	Északi királyság prófétája

	Joel
	kb. 870-860 (vita)
	Déli királyság

	Ámosz
	kb. 760-750
	Észak és dél, Ozeás és Jónás kortársa

	Abdás
	kb. 586-581
	Jeruzsálem eleste előtt

	Jónás
	kb. 780
	Északi királyság, Ozeás és Ámosz kortársa

	Mikeás
	kb. 740-695
	Déli királyság, Jóthám, Akház és Ezékiás alatt

	Náhum
	kb. 650
	Valószínűleg Ezékiás idején

	Habakuk
	kb. 625-600
	Jeremiással kortárs

	Szofoniás
	kb. 641-610
	Jósiás király alatt

	Izajás
	kb. 740-681
	Északi és déli királyság

	Jeremiás
	kb. 627-586
	Utolsó próféta a fogság előtt

	Dániel
	kb. 605-530
	Babiloni fogság idején

	Ezékiel
	kb. 593-571
	Babiloni fogság idején

	Baruk
	kb. 600
	Jeremiás titkára, fogságkori próféta

	Aggeus
	kb. 520
	Fogság utáni próféta

	Zakariás
	kb. 520-518
	Fogság utáni próféta

	Malakiás
	kb. 450-430
	Fogság utáni próféta



Igaz és hamis próféták a Bibliában
A hamis próféták közül a héber bibliában név szerint a legismertebb névként Chánánjá ben Azur (Jer.28) szerepel, aki hamis biztatást adott a népnek a babilóniaiak bukásáról, szemben Jeremiás figyelmeztetésével. Továbbá a Baál prófétái, például a Kármel-hegyen Illés előtt megjelenő 450 Baál próféta (1Királyok 18,9-40) is hamis prófétaként szerepelnek. Jeremiás könyvében (Jeremiás 6,13-14) általánosan beszél a hamis prófétákról, akik "kicsinyeiktől fogva nagyjaikig mindnyájan telhetetlenségnek adták magukat." Más helyeken, például Mikeás könyvében (Mikeás 3,5-7), szintén említenek hamis prófétákat, akik félrevezetik Izraelt. A hamis prófétanők megjelenése a Bibliában például a Jelenések könyvében (Jelenések 2,20) található, ahol egy Jézabel nevű hamis prófétanőről van szó. A hamis próféta üzenete eltér Isten akaratától; lehet, hogy saját értelmezését vagy személyes céljait hirdeti, félrevezeti a népet, illetve hamis jóslatokat ad. A Biblia például Zakariás könyvében leírja, hogy hamis próféták szándékosan hazugságot hirdetnek az Úr nevében, és elnyerik a nép bizalmát, de végül elbuknak és szégyenbe esnek. Az igaz próbának része az is, hogy a próféciák beteljesedése megállapíthatja a próféta igazságát (5Mózes 18,21-22).
A bibliai igaz és hamis próféták kritériumai elsősorban az Istenhez való hűség és az általa közvetített üzenet hitelessége szerint állapíthatók meg. Az igaz próféta olyan személy, aki az Úr saját igéit közvetíti szó szerint, nem tesz hozzá vagy vesz el belőle semmit, üzenete teljes mértékben összhangban van Isten akaratával (5Mózes 18,20-22; Zakariás 13,2-6). Az igaz próféta üzenete gyakran figyelmeztetés, bűnbánatra hívás vagy jövendölés, de mindig alázattal és Isten iránti engedelmességgel szól.
Továbbá a próféták életmódja is fontos kritérium; az igaz próféta alázatos, hűséges Istenhez, nem él bűnösen, és nem keresi önmagát. Az Újszövetség hangsúlyozza, hogy a próféta üzenete összhangban van Krisztus tanításával, és a lelki gyümölcsök is megerősítik igazságát.
Az igaz próféta kritériumai,
Isten által elhívott, az ő igéjét szó szerint közvetíti. Üzenete összhangban van a Szentírással.
Próféciái beteljesednek. Alázatos és Istennek engedelmes életet él.

A hamis próféta kritériumai,
Saját üzenetet hirdet, eltér Isten akaratától. Hamis jóslatokat tesz. Megtéveszti a népet. Végül elbukik és elítéltetik. Ezek a bibliai kritériumok segítenek megkülönböztetni a hiteles prófétákat a megtévesztőktől.

A bibliai próféciák többféle műfajba sorolhatók, amelyek különböző irodalmi formákat és célokat foglalnak magukban. Ezek az alábbi főbb típusokra bonthatók,
· Prófétai vádbeszédek, Ebben a műfajban a próféták elsősorban Isten népének bűnei ellen emelnek vádat, figyelmeztetnek a megtérés szükségességére, és erkölcsi-polgári kérdésekre hívják fel a figyelmet.
· Üdvpróféciák (vigasztaló, reménykeltő írások), Ezek a próféciák a jövőbe vetített megváltó eseményeket, Isten helyreállító tervét hirdetik, és gyakran messiási várakozásokat fogalmaznak meg.
· Jövendölő vagy apokaliptikus próféciák, Ezek különleges látomások, titkos és misztikus üzenetek, amelyek a végidők eseményeit, az ítéletet és az üdvösséget tárják fel, például Dániel és Jelenések könyvében.
· Költői próféciák, Számos próféciát lírai formában írnak, gazdag képi világot, metaforákat és párhuzamokat alkalmazva, melyek művészi és retorikai hatást csempésznek az üzenetbe.
· Történeti próféciák, Ezek a próféták aktuális vagy közeli történelmi eseményekre reflektálnak, és gyakran konkrét nemzetek vagy királyok jövőjét jósolják meg.
· Jogi és szociális témájú próféciák, A társadalmi igazságtalanságok, szegénység, elnyomás elleni bírálatok szintén prófétai műfajba tartoznak, hangsúlyozva Isten törvényének betartását.
Összességében a bibliai próféciák műfajai komplexek és sokrétűek, irodalmi, történeti, teológiai és költői elemeket egyaránt magukban foglalnak, amelyek által Isten üzenete változatos formában jut el az emberekhez.


Izajás próféta és könyve
Irodalom: Ulrich Berge: The Book of Isaiah: Its Composition and Final Form. Sheffield Phoenix Press, 2011. Uwe Becker: Das Buch Jesaja: Komposition und Endgestalt, Freiburg, Herder, 1998.
A próféta személye
Izajás (Izajás) próféta a Kr. e. 8. században élt, Júdában (Déli Királyságban), és több Júdai király uralkodása idején szolgált, nevezetesen Uzziás, Jótám, Áház és Ezékiás királyok alatt. Apja Ámosz volt, és királyi családból származott. Elhívását egy látomás révén kapta, amikor Isten dicsősége jelent meg előtte, és meglátta saját maga és népe bűnösségét, ami a további szolgálatának alapját adta. Prófétai működése nagyjából 60 éven át tartott.
Izajás jelentős jövendölései között szerepel a szenvedő Megváltóról szóló próféciák, melyeket az ószövetségi próféták között az első helyre helyeznek, és ezért az ószövetség evangélistájának is szokták nevezni. Prófétai tevékenysége során a társadalmi igazságosság mellett Isten ítéletére és a megújulás szükségességére hívta fel a figyelmet, különösen a bűnös nép és az erkölcstelen vezetők felett.
Legkorábbi prófétai tevékenysége Uzziás király 17. évében kezdődött (kb. Kr. e. 740), és valószínűleg még Manassze, Ezékiás fia idején is élt, így szolgálata a Kr. e. 8. század második felétől a Kr. e. 7. század elejéig tartott. Hagyományok szerint erőszakos halállal halt meg, amit a zsidó hagyomány és a Talmud egyaránt említ.
Összefoglalva, Izajás próféta személye,

Királyi családból származott, Ámosz fia.
Prófétai működésének kezdete, Uzziás király 17. éve (kb. Kr. e. 740 körül).
Prófétál több mint 60 éven át, még Ezékiás és talán Manassze idején is.
Halála erőszakos volt, egy régi zsidó hagyomány szerint kettéfűrészelték.

Próféciái jelentősen hozzájárultak a későbbi zsidó és keresztény vallási hagyományokhoz.
Izajás kiemelkedő alak a bibliai próféták között, akinek működése és üzenete mély hatást gyakorolt a vallástörténetre.

A könyv szövegkritikája

Több szerző elmélete, A Duhm-féle elmélet ("Die Propheten, insbesondere der erste Deuterojesaja" 1892) szerint a könyv három fő részből áll, Proto-Izajás (1–39), Deutero-Izajás (40–55), és Trito-Izajás (56–66), amelyeket különböző próféták vagy tanítványaik írtak, amelyek később egybe szerkesztik ezeket.​

Történelmi és redakciókritikai megközelítések, A kritikai kutatók az egyes részek keletkezési időpontját és történelmi környezetét vizsgálják. Például a Deutero-Izajás babiloni fogság alatt vagy közvetlenül utána működött, míg a Proto-Izajást az Újszövetség Ószövetségi evangélistájaként is kiemelik, különösen Messiás-képei miatt.​

Kutatók és elemzések, Fontos kutatók közé tartozik B. Duhm, Elliger, valamint a modern biblikus és archeológus szakértők, akik együttesen formálják az Izajás könyvéhez fűződő kritikai értelmezéseket. Számos tanulmány és bibliamagyarázat világít rá a prófécia műfajának jellegére, a könyv szerkezetére és az üzenetek történelmi vonatkozásaira.​

A több szerző elméletét alapjai,

Stílusbéli és tematikus különbségek, A kritikus elemzések rámutatnak arra, hogy Izajás könyvének első 39 fejezete (Proto-Izajás) stílusában és témájában jelentősen különbözik a 40–55. fejezetektől (Deutero-Izajás) és az 56–66. fejezetektől (Trito-Izajás), ami arra utal, hogy nem egyetlen szerző műve. ​
Történelmi kontextus és események utalása, A Deutero-Izajás rész a babiloni fogság körülményeire reflektál, amely időszak Izajás próféta életétől eltér, támogatva a több szerzőséget. Például a 40–55. fejezetekben megjelenő utalások a fogság utáni szabadulásra olyan események, amelyek az eredeti próféta halála után történtek. ​
Ókorból és későbbi időszakból származó kéziratok és történeti feljegyzések, Az Izajás-tekercsek (például a Holt-tengeri tekercsek) és más ókori források nem mutatnak egyértelmű bizonyítékot arra, hogy a könyvet egyetlen szerző alkotta volna, ami a kritikus elméletet erősíti. ​
Történeti beszámolók, mint Josephus Flavius művei, Josephus is foglalkozik Izajással, de nem állítja, hogy a későbbi fejezetek a próféta korából származnának, és a kritikusok egy része ezért feltételezi a több szerzőt. ​
Modern tudományos álláspont, Számos modern bibliatudós (például B. Duhm) és kritikus a könyv irodalmi, történelmi és teológiai vizsgálata alapján alakította ki ezt a több szerzős elméletet, amely mára a hivatalos bibliakutatás egyik fő irányává vált.


Izajás próféta könyve

Izajás próféta könyvének kialakulása és szerkesztése hosszabb folyamat eredménye, amelyben több szerző és kor munkája ötvöződik. Hagyományosan a könyvet maga Izajás próféta szerezte a Kr. e. 8. században, de a modern bibliakritika szerint a könyv három nagyobb részből áll, amelyek különböző történeti korokból származnak,
Proto-Izajás
1–39. fejezetek, Ez a rész főként a Kr. e. 8. századi Izajás próféta eredeti próféciáit tartalmazza, melyek elsősorban Júda és Jeruzsálem ítéletét, valamint a nemzetközi eseményeket tárgyalják.
Deutero-Izajás
40–55. fejezetek, Ezt az időszakot "második Izajásnak" (Deutero-Izajás) tulajdonítják, és Kr. e. 6. század közepére, a babiloni fogság idejére datálják. Ez a rész elsősorban az Úr vigasztalásáról, a fogság végéről és Izrael helyreállításáról szól.
Trito-Izajás
56–66. fejezetek, Ezt a harmadik részt "harmadik Izajásnak" (Trito-Izajás) nevezik, és a fogság utáni időszakra teszik, amelyben az újjáépítés és a jövőbeli üdvösség témái jelennek meg.
A végső kánoni formáját a könyv valószínűleg a Kr. e. 6-5. század folyamán nyerte el, amely során az eredeti próféciákat kiegészítették, átdolgozták és szerkesztették. A könyv egészén átível az Isten ítélete, bűnbánatra hívása, és az üdvösség ígérete, amely Izrael történetének különböző válságai közepette adott reményt.
Ez a szerkesztési folyamat tehát egy több évszázados prófétai iskola eredménye, mely összekapcsolta Izajás hagyományát a későbbi próféták vízióival, így alakítva ki a ma ismert 66 fejezetes prófétai könyvet.
Izajás könyvében számos prófétai műfajai
· Fenyegető jövendölések, Ezek főként Júda, Jeruzsálem és a környező népek ellen irányulnak (1-23. fejezetek), gyakran ítéletköltészeti formában.
· Apokaliptikus látomások, Izajás nagy apokalipszise (24-27. fejezet), amely a világpusztulás és Isten végső ítéletének képeit mutatja be.
· Vigasztaló énekek és reménypróféciák, A Deutero-Izajás (40-55. fejezet) műfaja a vigasztalás és megváltás hirdetése, főként lírai, imaszerű költemények formájában.
· Messiási próféciák, A Messiás eljöveteléről szólnak, például az Emmánuel-jövendölés (7. fejezet), a Messiási király és a kegyelmes uralom ígérete (9.-11. fejezet).
· Böjt- és liturgikus énekek, A liturgia részeként szolgálnak, például az isteni királyság ünneplése (33. fejezet).
· Történeti függelék, Izajás életéhez kapcsolódó történeti eseményeket rögzítő, prófétai kommentárral ellátott részek (36-39. fejezet).
Összességében Izajás könyve egyetlen műfaji sablonba nem illeszthető, hanem prófétai mondások, himnuszok, drámai látomásbeszámolók és történeti jegyzetek gazdag együttese, melyeket az Isten ítélete és üdvössége motívuma fűz össze. A Deutero- és Trito-Izajás rétegek tovább gazdagítják a műfaji sokszínűséget, különösen a fogság utáni vigasztaló és üdvösségkép fenntartásával.
"Szenvedő Szolga" ( עבד יהוה﻿, Ebed Jahve)

Az első ének (Izajás 42,1–4) – שִׁירַת הָעֶבֶד הָרֵאשׁוֹן﻿ -  A Szolga beiktatása és bemutatása
A második ének (Izajás 49,1–6) –  -שִׁירַת הָעֶבֶד הַשֵּׁנִי﻿ A Szolga küldetésének nyilvánítása, Izráel helyreállítása és a népek megtérítése
A harmadik ének (Izajás 50,4–9) – שִׁירַת הָעֶבֶד הַשְּׁלִישִׁי﻿ - A Szolga vallomása szenvedéseiről és Isten hűségéről
A negyedik ének (Izajás 52,13–53,12) – שִׁירַת הָעֶבֶד הָרְבִיעִי﻿ A Szolga engesztelő szenvedése, halála és megváltó szerepe

Ezek az énekek a Deutero-Izajás könyvének kulcsfontosságú részei, amelyek a Szolga figuráját mutatják be, mint az Úr elhívottját, aki szenvedése által hoz üdvösséget és megigazulást akár Izráel, akár a népek számára. Ezek az énekek nemcsak a zsidó prófétai irodalomnak, hanem a keresztény hitnek is alapvető jelentőségűek.

A szenvedő szolga Ókeresztény értelmezése

Az ókori keresztény értelmezés szerint a Szenvedő Szolga﻿ (héberül עבד יהוה﻿, Ebed Jahve) az Izajás könyve 53. fejezetében megjelenő alak, aki a Messiás előképének tekinthető. Az ókeresztény szerzők közül például Jusztinosz már a 2. században Jézus Krisztust azonosította ezzel a Szolgával. Az apostolok és egyházatyák tovább erősítették ezt az értelmezést, amikor az Újszövetség több helyen is utal rá (pl. Máté 8,17, Lukács 22,37, Apostolok Cselekedetei 8,32-33), és Péter apostol (1Péter 2,21-25) egyértelműen Jézus helyettesítő szenvedéseként értelmezte a szenvedő Szolga alakját.
A keresztény tanítás szerint ez az alak Jézus Krisztus, aki bűneinkért szenvedett, vérét áldozta fel engesztelésül, és így vált megváltóvá. A szenvedő Szolga énekei nem csupán Isten népének helytálló képei, hanem a világ megváltásának előképei is. Ez a teológiai felfogás jelentette az egyik legkorábbi és legjelentősebb Ószövetség-interpretációt a kereszténységben.
A pontos szöveg az Izajás 53. fejezetében található, amely részletesen leírja a szenvedő Szolgát mint ártatlan, mégis vállalt szenvedőt, aki által a bűnösök megigazulnak és meggyógyulnak. Ez a szöveg a keresztény liturgiában és teológiában kiemelt helyen szerepel.
Összegzés
A szenvedő Szolga alakja a keresztény hagyományban Jézus Krisztus helyettesítő szenvedésének előképe. A tanítás egyik kulcsfontosságú ókori szerzője Jusztinosz és az apostolok cselekedetei.
Az értelmezés hangsúlyozza a megváltó szenvedést, engesztelés, bűnbocsánat témáit.
Ez a keresztény értelmezés formálta az ókori egyház prófétai és messiási gondolkodását, mely a mai napig meghatározó jellegű.
Újszövetségi idézése
Az újszövetség több helyen idézi az Izajás könyvét, különösen a prófétai üzeneteit, amelyek Jézus Krisztus eljövetelét, a Messiás szenvedését és az üdvösség hirdetését előrevetítik. Jelentős idézetek találhatók például Izajás 7,14 (a szűz méhében fogantatással kapcsolatban), Izajás 9,5-6 (a Messiás királyi szerepének előrejelzése), Izajás 53 (az Úr szolgájának szenvedése és megdicsőülése), illetve Izajás 61 (az Úr lelke és a felkent szolgálata), amelyek mind fontos szerepet játszanak az újszövetségi teológiában és Jézus személyének bemutatásában. 
Ezek az idézetek segítik az Újszövetség szerzőit Jézus küldetésének és szerepének megértésében és magyarázatában, az ígéretek beteljesedéseként tekintve rá. Az Izajás könyvében megfogalmazott Messiási képek és próféciák az Újszövetségi evangéliumokban és apostoli levelekben többször előkerülnek mint az üdvösségi terv alapvető elemei

Jeremiás könyve

Irodalom: Jack R. Lundbom: Jeremiah 1-25 and Jeremiah 26-52 in the Anchor Yale Bible Commentary series by, Yale University Press, 1999-2004. Walter Dietrich: Jeremiah. in Das Alte Testament Deutsch series (2007). J. A. Emerton: Jeremiah: An Introduction and Commentary. InterVarsity Press, 2007.
Jeremiás próféta személye 
Jeremiás Kr. e. 650 körül született Anatótban, papi családban. Küldetése 40 évig tartott, ami főként Jeruzsálemben zajlott le. Prófétai tevékenysége a Jozija és a vezető rétegek ellen irányult, korának forgószélként tombolt, a Jeruzsálemet ostromló eseményekhez kötött. A végső időszakban Kr. e. 587-586 körül a Babiloni fogságban ért véget, majd később Egyiptomban halt meg, de ez pontos helyét nem tudjuk biztosan. Jeremiás próféta a Kr. e. 7. században, a jeruzsálemi királyok uralkodása alatt tevékenykedett, többnyire a királyi udvar és a nép bűneit hirdette, és egyedülállóan írta le próféciáit és siralmait. Személye és hivatása kiemelten fontos az Ószövetség prófétai hagyományában, főként a végső ítélet és a bűnbánatra való felszólítás miatt.
Jeremiás próféta működésének politikai és vallási háttere a Kr. e. 7-6. század fordulóján zajlott Júda utolsó évtizedeiben, amikor a királyság a politikai válság és a vallási hanyatlás közepette állt, és végül a babiloni fogság fenyegetése fenyegette az államot.
Politikailag Jeremiás idejében Júda meggyengült, és a királyok, köztük Jozija, Jojakim, Jojakin és Cidkija különböző politikai irányvonalakat képviseltek, sokszor bonyolult helyzetben Babilon és Egyiptom között. Jeremiás óvta a királyokat és népet a lázadástól Babilon ellen, és az önkéntes alárendeltséget javasolta, hogy elkerüljék a pusztulást, ám a királyi udvarban és a nép körében a nacionalista és lázadó erők erősek voltak, akik nem fogadták el tanácsait.
Vallási téren Jeremiás hevesen bírálta a királyi udvar és a papok bálványimádását, az istentelen életmódot, a társadalmi igazságtalanságokat és a nép hűtlenségét Jahvéhoz. Fellépett a hamis próféták ellen, akik hamis reményeket keltettek a népben (pl. Hananja próféta), és arra hívta fel a figyelmet, hogy Isten ítélete elkerülhetetlen.
Próféciái ismételt konfliktusokat váltottak ki, üldözték, börtönbe vetették, és magányosnak érezte magát népe között. Működésének több szakaszát különítik el, kezdetben Jozija reformjai idején kezdett, majd Jojakim idején a vészharangot kongatta, végül Cidkijjá alatt, amikor a nemzeti függetlenség kérdése volt a középpontban.
Összességében Jeremiás prófétai tevékenysége a politikai válság és vallási hanyatlás kritikája volt, amelyet a babiloni fogság fenyegetése kísért. A próféciák fogadtatása vegyes volt, a királyi udvar, a papok és a nép egy része ellenséges, míg mások hallgattak rá vagy követni akarták tanácsait. Ez a kettősség a végső tragédiához, Jeruzsálem elestéhez vezetett.
Jeremiás próféta működése alatt több Júda király is uralkodott, és a próféta tevékenysége nem volt folyamatos, bizonyos időszakokban hallgatott. A működésének főbb jellemzői, királyokkal összefüggő időszakai a következők,
· Kezdeti prófétai szolgálata Jósiás király uralkodásának 13. évében, kb. Kr. e. 626-ban kezdődött. Ez a periódus 622-ig tartott, amikor is Jeremiás főként a pogány szokások és társadalmi igazságtalanságok ellen szólt (1-6. fejezetek).
· Ezután kb. 622-től egészen Jósiás haláláig, kb. Kr. e. 609-ig hallgatott, vagy nem folytatta nyilvánosan a prófétai szolgálatot, a szünet okai vitatottak, és lehet, hogy Jósiás reformjai miatt volt ez az időszak (7-20., 26., 35-36. fejezetek).
· Jeremiás működésének harmadik szakasza Jojákim (Kr. e. 608-597) és Jojákin (Kr. e. 597) királyok alatt zajlott, amikor próféciái egyre élesebb bírálatokat tartalmaztak a királyi udvar és a nép irányában.
· Utolsó aktív időszaka Sedékiás király (Kr. e. 597-586) idején volt, amikor folyamatosan a babiloni hódítás fenyegetésére intett, javasolta az alávetést Babilonnak, de a király és udvara többnyire elutasította tanácsait.
Összefoglalva Jeremiás prófétai szolgálata nagyjából Kr. e. 626-tól 586-ig, azaz kb. 40 évig tartott, de ebben volt egy kb. 13-14 éves hallgatási időszak Jósiás halála és a következő királyok ideje alatt. A próféta mozgását, jövendöléseit és hallgatását a politikai változások és vallási reformok befolyásolták.
Jeremiás barátai és ellenségei
Fontos barátok és támogató személyek,
· Báruk, Jeremiás titkára és segítője, aki segített jegyzetelni és terjeszteni a próféta szavait (Jer 36).
· Ebed-Melech, egy etióp szolgáló, aki megmentette Jeremiást a ciszternából, amikor Jeremiást bebörtönözték és mélyre dobták (Jer 38).
· Gedalja, Babilon által kinevezett kormányzó, akit Jeremiás is támogatott, bár végül Jeremiás irányítása alatt gyilkolták meg.
Fontos ellenségek,
· Paschur, aki Jeremiást börtönbe vetette és megütötte (Jer 20).
· A hamis próféták, akik visszautasították Jeremiás üzenetét és hamis reményeket hirdettek a népnek.
· Jismael, aki Gedalja meggyilkolására szervezkedett (Jer 41).
Jeremiás könyvében a királyok közül Jósiás király volt támogatóbb az elején, de később Jojakim és Cidkija királyok idején már nagy ellenállásba ütközött prófétai szózatával. A prófétai szolgálat során Jeremiást többször megtámadták, üldözték, börtönbe vetették, de kitartóan hirdette Isten ítéletét és a nép bűnbánatát.
Ez a személyi kör jól mutatja Jeremiás prófétai működésének drámai dinamikáját, a támogatók és ellenfelek folyamatos küzdelmét, amely végül Jeruzsálem eleste előtt zajlott. 
Összefoglalásként, Jeremiás barátai között kiemelkedik Báruk és Ebed-Melech, ellenségei közül pedig Paschur, hamis próféták és a politikai ellenfelek, valamint a királyok bizonyos időszakokban ellenségesek voltak vele szemben.
A vallomások szakasz
Jeremiás könyvében az úgynevezett „Vallomások” szakaszát általában a 11–20. fejezetek közé sorolják, de pontosabb megközelítésben elsősorban a 12–20. fejezetek részei az úgynevezett „Jeremiás vallomásoknak” vagy „prófétai panaszoknak”. Ezekben a szakaszokban Jeremiás személyes panaszait, kételyeit és Istenhez intézett könyörgéseit olvashatjuk, amikor kifejezi elkeseredettségét, magányát és az elutasítás súlyát, amit prófétai hivatása miatt átélt.
A jelentősége ebben a vallomásos szakaszban abban áll, hogy rávilágít Jeremiás prófétai személyiségének mélyére, megmutatja belső küzdelmeit, az emberi gyengeséget és az Isten iránti feltétlen hűséget. Ez a szakasz nem csupán történelmi krónika vagy prófécia, hanem lírai önvallomás is, amely által mélyebb betekintést nyerünk a próféta életének nehézségeibe és hitbeli kitartásába. Ezek a vallomások az egyéni és közösségi szenvedés, hitbeli bizonytalanság, valamint az isteni igazságosság és szeretet keresésének kifejezései, amelyeket Jeremiás az Istenhez intézett párbeszédeiben fogalmaz meg.
Ez a szakasz Jeremiás könyvének egyik legszemélyesebb és legdrámaibb része, amely a próféta hivatásának drámáját és az isteni hívásra adott emberi válasz mélységeit tárja fel.
Jeremiás az Újszövetségben
Jeremiás próféta az Újszövetségben több helyen is megjelenik mint előkép és mint a Messiás jövetelének előhírnöke. Az evangéliumok például egyes helyeken Jeremiást hozzák összefüggésbe Jézus szenvedésével és elutasításával, például Máté 16,14-ben, amikor a tömeg különféle prófétákról beszél, köztük Jeremiásról is. Jézus maga is utal Jeremiás prófétai szenvedéseire és hűségére, mint példaképre (pl. Máté 23,37).
Az Apostolok Cselekedeteiben a jeruzsálemi események kapcsán Jeremiás prófétasága felidéződik, különösen a nép többszörös elutasítása és Isten ítéletének beállta összefüggésében (ApCsel 7,52). Péter apostol leveleiben pedig Jeremiás prófétai stílusa és vallomásai párhuzamba állíthatók Jézus szenvedéseivel (1Pét 2,25).
Az Újszövetségben Jeremiás nemcsak próféta, hanem az elnyomott igaz ember mintaképe, aki hű marad Istenhez a legnagyobb nehézségek közepette. Ez az értelmezés megerősíti a próféta előképszerűségét Krisztus alakja előtt, és a szenvedő igaz ember mintáját adja a keresztény közösség számára.
Összefoglalva,
· Jeremiás próféta Újszövetségi utalásai több helyen megtalálhatók (Máté 16,14, 23,37; ApCsel 7,52; 1Pét 2,25).
· Krisztus előképeként jelenik meg, különösen szenvedése és hűsége szempontjából.
· Az Újszövetség a prófétai hűséget és kitartást érti Jeremiás példaértékű életén.
Ez az összekapcsolás erős bibliai alapot ad Jeremiás prófétai jelentőségének keresztény értelmezésében.
Jeremiás Siralmai

Jeremiás siralmainak első versének kezdő sora 
Héberül (JerSiri 1,1),
אֵיכָה יָשְׁבָה בָדָד הָעִיר רַבָּתִי עָם הָיְתָה כְּאַלְמָנָה רַבָּתָי בַּגּוֹיִם הָיְתָה שְׂרָרָה בַּמְּדִינוֹת﻿
Latinul a Vulgata﻿ fordításában (Lamentationes 1,1), Quomodo sedet sola civitas plena populo facta quasi vidua domina gentium facta est principum regionum!﻿
Magyarul ez így hangzik, „Jaj, de árván maradt a város, amely egykor tele volt néppel! Olyanná lett, mint az özvegy, aki nagy volt a népek között, a tartományok úrnője.”

A Siralmak könyve vagy Jeremiás siralmai ( מגילת איכה Megilát Échá –אֵיכָה Échá - Jaj!, Hogyan?, jiddisül, איכה Ejkho) a Biblia egyik protokanonikus ószövetségi irata, mely a Héber Biblia harmadik – Ketuvim – részében, annak második csoportjában helyezkedik el, az öt tekercs egyikét alkotva. A keresztény kánonban, szerzőségi és történeti szempontok miatt, közvetlenül Jeremiás könyve után került. Kutatók a nyelvezete alapján több szerző művének tartják, megírásának idejét a babiloni fogság (kb. i. e. 597-581) idejére teszik.[1]
Öt gyászénekben siratja el a szerző – a hagyomány szerint Jeremiás próféta – Jeruzsálem és a Templom Kr. e. 587-es lerombolását, és az átélt borzalmakból fakadó mélységes gyászból Isten irgalmáért könyörög, mert csak ő bocsáthat meg a bűnös népnek. Az énekeket az isteni irgalomba vetett bizalom hatja át.
A Jeremiás siralmainak szerzőjeként a hagyomány a prófétát, Jeremiást tartja, aki az ókori Jeruzsálem pusztulása után írta ezeket a gyászdalokat vagy siralmakat. A szerző személye azonban a középkori és modern kutatások szerint nem teljesen egységesen elfogadott, mert a könyv maga nem tartalmazza a szerző nevét. A legtöbb forrás szerint Jeremiás volt a szerző, amit a héber szöveg és a hagyományos közösségi vélemény is megerősít, továbbá a könyv tartalma és nyelvezete is utal erre. 
A mű forrásai közé tartoznak,
· Jeremiás beszédei és siratásai, melyeket saját élményei és prófétai látomásai inspiráltak.
· A jeruzsálemi pusztulásról készült jelentések és a fogságban élő nép szétszórtságának tapasztalatai.
· A babiloni fogság és Jeruzsálem elpusztításának történeti forrásai, amelyeket a próféta saját szavai és hagyományos emlékezet alapján formált meg.
A héber szöveg használata a könyvben különösen fontos, mert a héber eredeti nyelvben írva a szavak és képek mélyebb liturgikus és kulturális jelentéssel bírnak, melyeket a fordítások csak részben tudnak visszaadni. A nyelvi és textuális elemzések szerint a könyvben az eredeti héber szöveget értelmező hagyományos kommentárok és explicationk is későbbi szerzők művei lehetnek, így a mű szerzője és forrásai összetett történelmi-kultúrális örökség részei
A Siralmak könyve Jeruzsálem Kr.e. 587-es ostromára,
a város és a templom lerombolására emlékezik. A zsidó és a keresztény hagyomány a könyv szerzőjének – talán a 2Krón 35,24-25 alapján – Jeremiás prófétát tartotta, aki maga is jelen volt az ostromnál. Az énekek számos olyan utalást tartalmaznak az ostrom és az azt követő események borzalmaira, amelyek kétségtelenül személyes élményből erednek. Azonban a könyvben foglalt gondolatok sokszor eltérnek Jeremiás hiteles orákulumaitól. Pl. Jeremiás másképpen gondolkodott Cidkija királyról (vö. Jer 37,17kk; 38,22 – Siralm 4,20), vagy nem reménykedhetett egyiptomi segítségben (Jer 37,5-8 – Siralm 4,17), illetve azt sem mondhatta, hogy megszűnt a prófétai szó (Jer 42,4-22 – Siralm 2,9). Mindezek miatt a modern bibliakutatók között legtöbben elvetik Jeremiás szerzőségét. Az nyitott kérdés, hogy a Siralmaknak egy vagy több szerzője van-e. Az azonban biztosnak látszik, hogy az ismeretlen szerző vagy szerzői kar átélte a drámai eseményeket. Mivel az egyes énekek nem teljesen azonos módon beszélik el Jeruzsálem katasztrófáját, a visszaemlékezés mértéke más és más, ennél fogva több kutató úgy véli, hogy nem egy időben keletkeztek az énekek. Általános vélemény szerint mind az öt siratóének a Kr. e. 587 utáni és Kr. e. 538, a Kürosz-ediktum előtti időből való. Elégséges támpontok hiányában azonban bizonytalan keletkezési idejük különbözőségére vagy határozott időpontokra következtetni. Bizonyos részletek azonban arra utalnak, hogy a katasztrófához közeli időpont a legelfogadhatóbb.
A Siralmak keletkezési helye valószínűleg Palesztina, közelebbről Jeruzsálem, de nem zárható ki a babiloni diaszpórában való keletkezés lehetősége sem, hiszen a fogságban élőknek - mint Ezékiel próféta könyvéből ismeretes - tudomásuk volt Jeruzsálem helyzetéről.
Az ortodox zsidók hetente siralmakat imádkoznak a jeruzsálemi Siratófalnál. A Tisá B'áv egy évenkénti zsidó böjt és megemlékezés, amely a jeruzsálemi Első Templom (Bajith Rishon) babiloniak általi, valamint a jeruzsálemi Második Templom (Bajith Sheni) rómaiak általi lerombolására emlékeztet. Ezen a napon siralmakat mondanak. Jób és Jeremiás könyvével együtt a siralmak a Szentírás azon részei közé tartoznak, amelyeket a hívő zsidók a szeretett személy halálát követő gyászidőszakban olvasnak. A zsinat előtti Nagy Károly-liturgiában a Siralmak éneklését a Lamentatio Ieremiae prophetae vagy a De Lamentatione Hieremiae prophetae (ha a perikópa a szöveg közepén kezdődik) vagy az Oratio Icludeerry- vel, vagy mindegyikben az Oratio Icludeerry-vel vezetik be. Jeruzsálem, Jeruzsálem, convertere ad Dominum Deum tuum („Jeruzsálem, Jeruzsálem, térj meg Uradhoz és Istenedhez”). A római katolikus egyház liturgiájában a Siralmakat a nagyhét Triduum Sacrum napján, a kora reggeli zsolozsmában éneklik. A Siralmakhoz írt bevezetőjében Allioli az egyház különböző indítékait és szándékait sorolja fel e választás mögött Jeremiás siralmaihoz mindössze két kora középkori kommentárt olvashatunk (Hrabanus Maurus és Radbertus tollából).
Jeremiás siralmai műfaja
 a bibliai jeremiád, amely mélyen gyökerezik a vallási és kulturális hagyományokban. A jeremiád egy különleges irodalmi és retorikai műfaj, amely panaszos, siránkozó hangvételű, és egy erkölcsi válságot hirdető figyelmeztetés, melyben a szerző felhívja a figyelmet a társadalmi vagy vallási rend megbomlására, illetve a közelgő isteni büntetésre.
Jeremiás siralmai öt különálló költeményből állnak, melyek mindegyike az eredeti héber szövegben az ábécé egymást követő betűivel kezdődő versszakokból áll. Költői sajátosságaik közé tartoznak a túlzó képek, metaforák, a prófétai és moralizáló stílus, továbbá a kollektív bűnösség témája, amely nem egyéni, hanem közösségi szinten mutatja be a felelősséget. Báruk könyve a Biblia deuterokanonikus könyve , amelyet számos keresztény hagyományban, például a katolikus és az ortodox egyházakban használnak. A judaizmusban és a protestáns kereszténységben nem tekintik a kánon részének , a protestáns Bibliák pedig a bibliai apokrif iratok közé sorolják .  A könyv Báruk ben Nerija, Jeremiás próféta írnoka után kapta a nevét, akit a Báruk 1,1 említ, és akit a teljes mű szerzőjének feltételeznek.  könyv egy késő zsidó író elmélkedése a babiloni zsidó száműzöttek körülményeiről, elmélkedésekkel Izrael teológiájáról és történelméről, bölcs fejtegetésekkel, valamint közvetlen beszéddel Jeruzsálem és a diaszpóra lakóihoz. Egyes tudósok szerint a Makkabeusok korában vagy röviddel azután íródott.
Ez a műfaj nem csupán siránkozás, hanem egy komplex prófétai beszéd, amely az erkölcsi tanulságra fókuszál és egyben lelki kifejeződése Jeremiás próféta gyászának és hitének.

Báruk Próféta könyve
Báruk könyve a Biblia deuterokanonikus könyve, amelyet katolikus és az ortodox egyházakban használnak. A judaizmusban és a protestáns kereszténységben nem tekintik a kánoni könyvne , a protestánsok a bibliai apokrif iratok közé sorolják . A könyv Báruk ben Nerija, Jeremiás próféta írnoka után kapta a nevét, akit a Báruk 1,1 említ, és akit a teljes mű szerzőjének feltételeznek.  A könyv azonban egy késő zsidó elmélkedése utal és a babiloni zsidó száműzöttek körülményeiről elmélkedik Izrael teológiájáról és történelméről, bölcs fejtegetésekkel, valamint közvetlen beszéddel Jeruzsálem és a diaszpóra lakóihoz. Egyes tudósok szerint a Makkabeusok korában vagy röviddel azután íródott.
Báruk könyvét néha 1 Bárukként emlegetik, hogy megkülönböztessék a 2 Báruk , 3 Báruk és 4 Báruk könyveitől. Bár Báruk legkorábbi ismert kéziratai görög nyelvűek, a mű első részeinek (1,1–3,8) nyelvi jellemzői alapján felmerült, hogy sémi nyelvről fordították . 
A héber Bibliában nem, de Septuagintában megtalálható, valamint Theodotion görög változatában is. A katolikus, a keleti ortodox, egyházak az Ószövetség kanonikus könyvének tekintik. A protestáns Bibliákban apokrif iratok része.  Jeromos, kétségei ellenére, belefoglalta Bárukot a Vulgatába és a próféták könyvek csoportjában található Jeremiás és a Siralmak könyve mellett. A Vulgata és King James Biblia Jeremiás levele Báruk könyvének 6.fejezetében található a Septuagintában és az ortodox Bibliákban a 6. fejezetet külön könyvként tartják számon, amelyet Jeremiás levelének neveznek.
Keletkezése
A történet-kritika egységesen elutasítják Bárukot Jeremiás titkárát mint  a könyve szerzőjét. A nyelvi párhuzamok miatt Dániel és Sirák fia könyvével rokonítják. Számos tudós megjegyezte, hogy a jeruzsálemi templomban az istentisztelet helyreállítása Antiochosz Epiphanész általi beszennyezését követően olyan történelmi kontextust jelenthet, amelyben Báruk elbeszélése ugyanúgy alkalmazhatónak tekinthető; következésképpen a Kr. e. 200–100 közötti időszakra vonatkozó dátumot javasoltak.
Szerkezete
Négy fő részből áll, amelyek különböző műfajú szövegek egyvelege,
1. Bevezető (1,1-14) - Ebben a részben meg van határozva a könyv keletkezési helye (Babilon) és körülményei. Báruk, Nerija fia, írását a babiloni fogság időszakára helyezi, amikor a zsidók egy része fogságban van, Jeruzsálemet lerombolták, de a templom még áll.
2. A száműzöttek bűnbánati imája (1,15-3,8) - Ez prózai bűnvallomás és könyörgés, amelyben a fogságban élők kérik Isten kegyelmét, hogy visszatérhessenek egykori hazájukba.
3. Bölcsességi költemény (3,9-4,4) - Ez egy költői rész, amely a bölcsesség megszerzésére buzdít, és az üdvösség reményét hangsúlyozza.
4. Prófétai buzdító beszéd vagy vigaszdal (4,5-5,9) - Ez a könyv záró része, szintén költői műfajú, amely vigaszt nyújt és bátorítja az olvasókat a nehéz időkben.
Az első két rész prózai, míg a második két rész költői szöveg jelleget visel. A könyv összetett mű, mely prózai történeti jellegű elbeszélést, imádságot, kutató bölcsességi költeményt és prófétai beszédet is tartalmaz, különböző szerzők műveiből állhat össze, végső formáját a Kr. e. vagy keresztény korszak elején nyerte el.
Ez a négy részes szerkezet jól tükrözi a babiloni fogság idején keletkezett, remény- és bűnbánat-központú zsidó közösség lelkiállapotát és hitbeli tanításait.
Báruk próféta könyvében a prózai és költői részek elkülönülnek a szerkezet alapján,
· Prózai részek, Az első két nagyobb egység, azaz a Bevezető (1,1-14) és a száműzöttek bűnbánati imája (1,15-3,8) prózai formában íródott. Ezekben részletes történeti és imádságos formában jelenik meg a babiloni fogság és a bűnvallás.
· Költői részek, A későbbi részek, a Bölcsességi költemény (3,9-4,4) és a prófétai buzdító beszéd vagy vigaszdal (4,5-5,9) költői műfajúak, versek formájában fogalmaznak meg bölcsességi tanításokat, vigasztalást és reményeket.
Tanítása és címzettek
Legfontosabb tanítása a bűnbánat és a megtérés szükségessége, valamint az Istentől kapott bölcsesség követése. A könyv hangsúlyozza Izrael népének bűneit, az eltévelyedést a törvénytől és a bálványimádástól való megtérés szükségességét. Ezáltal a nép visszatérhet boldogságához, amely a törvény és bölcsesség követésében rejlik. Emellett vigasztalást és reményt ad a fogságban élőknek, biztosítva őket Isten kegyelmének és a visszatérés lehetőségének ígéretéről.
A címzettek elsősorban a babiloni fogságban lévő zsidó közösség, a száműzöttek, akiknek Báruk könyvét írták és ajánlják, hogy bűnvallással, imádsággal, bölcsességi tanítással és vigasztaló prófétai üzenetekkel segítsék őket megőrizni hitüket és reményüket a visszatérésben Jeruzsálembe. Ezen kívül a jeruzsálemi közösség és a vezetők is címzettek, hiszen a könyv tartalma nekik is szól, hogy a nép helyes irányba forduljon.
Kódexei
Báruk legrégebbi kódexei főként görög és szír nyelvűek, mivel a héber eredeti szöveg nem maradt fenn. A legkorábbi teljes kéziratok a 6-7. századból származó szír fordítások, amelyek a könyv görög változatából készültek. Ezt a görög változatot a Kr. e. 3-1. század körül keletkezettnek tartják. Emellett egyes töredékek a 4-5. századi görög kéziratokból is ismertek. Héber nyelven Qumránban talált töredékek, amelyek igazolják, hogy a könyv Kr.e. 2-1. századból származik.
Kommentárok
Az ókorban Jeromos említi Jeromos prófétával kapcsolatban, és általában a Jeremiás irodalomhoz kapcsolódva írnak róla. Modern kori kommentárjai közül jelentősek
· Richard J. Clifford, "Anchor Bible"  sorozatban.
· John J. Collins, Often cited for his work on deuterocanonical books, including Baruch, with accessible introductions and notes.
· Otto Eissfeldt, Ószövetség bevezetőjében.
· Günter Stemberger, Több deutero kanonikus és apokrif szöveggel együtt.


Ezekiel próféta könyve
Ezékiel könyve, ( יְחֶזְקֵאל ,  Yəḥezqēl  Ἰεζεκιήλ)  egy izraelita pap látomásait és cselekedeteit írja le, ezért róla kapta. Az „Ezékiel” név jelentése, hogy „Isten erős” vagy „Isten megerősít”.  Az ábrahámi vallások prófétaként ismerik, aki Júda fővárosának, Jeruzsálemnek a pusztulását jövendölte meg. Kr. e. 587-ben az Újbabiloni Birodalom meghódította Jeruzsálemet, lerombolta Salamon templomát, és a júdai felsőosztályt babiloni fogságba hurcolta. A próféta viszont a zsidó nép Izrael földjére való végső visszaállítását is megjövendölte. Úgy tartják, hogy Kr. e. 570 körül halt meg, sírja egy zsidó vallási hely Mezopotámiában. Három évtizeddel később, Kr. e. 539-ben a perzsa birodalom meghódította Babilont, és Círusz ediktuma hazatelepítette a száműzötteket.
Ezékiel könyvének szerzője Ezékiel, Búzi fiaként mutatkozik be, aki papi (kohen) családból származik.  A szerző az Ezékiel 1,1–2 szerint első látomását „a harmincadik évre” datálja,  leírja prófétai elhívását, részletesen leírja Istennel és négy „élőlénnyel”, mellettük négy kerékkel való találkozását. Ezékiel 1,1 és 3,15 szerint Ezékiel és felesége a babiloni fogság alatt Tel-Aviban, Nippur közelében, a Kebár-csatorna partján éltek, más a Júdeából száműzöttekkel együtt.
A zsidó hagyomány szerint Ezékiel nem írta a bibliai Ezékiel könyvét, hanem a próféciáit gyűjtötték össze. A Talmud és a Midrás szerint Ezékiel, akárcsak Jeremiás, Józsué leszármazottja volt a prozelita és korábbi prostituált Ráhábbal kötött házassága révén. A rabbinikus irodalomban található egyes állítások szerint Ezékiel Jeremiás fia volt, akit (szintén) "Buzi"-nak hívtak, mert a zsidók megvetették. Josephus Flavius ​​szerint Ezékiel aktív prófétaként működött Izraelben és prófétai tevékenységét folytatta, amikor Joákinnal együtt az ország nemeseit Babilonba deportálták. Josephus szerint Nabukodonozor seregei háromezer embert deportáltak Júdából, miután Kr. e. 598-ban  a királyt megfosztották hatalmától.
Tisztelete
A keleti ortodox egyház – és a bizánci rítust követő keleti katolikus egyházak Ezékielt szentként tisztelik július 21-én ünneplik, az örmény apostoli egyház augusztus 28-án emlékezik meg róla és a római mártirológium április 10-én. Bonaventúra Ezékiel „zárt kapuról” szóló próféciáját a megtestesülés próféciájaként értelmezte, melyben a „kapu” Szűz Máriát, a „fejedelem” pedig Jézust jelképezi. Ligouri Alphonsus Maria, „Senki sem mehet be a mennybe, csakis Márián keresztül, mintha egy ajtón keresztül.” A képi világ adja az alapot annak az elképzelésnek, hogy Isten Máriát adta az emberiségnek a „Mennyország kapujaként” és erre alapul a Salve Regina (Üdvözlégy Szent Királynő) ima.
Ezékiel ( حزقيال ; „Ḥazqiyāl” ) az iszlám hagyományban prófétaként ismert, annak ellenére, hogy a Korán név szerint nem említik, de a klasszikus és a modern muszlim tudósok Ezékielt az iszlám prófétáinak listáján említik.

Sírja
Ezékiel sírja Irakban, Al Kiflben, Babilon közelében található. Az 1950-es években Irakból történő zsidó kivándorlás miatt az iraki zsidó közösség jelenléte csökkent, bár egy használaton kívüli zsinagóga továbbra is áll a helyszínen. Állítólag 2020-ban elkezdődtek a zsinagóga mecsetté alakításának munkálatai. Ezen kívül Erganiban, Törökországban Diyarbakır tartomány Ergani kerületében található egy sírboltot, melyet Ezékiel nyughelyének tartanak. A városközponttól 5 kilométerre, egy dombon található, amelyet a helyi muszlimok tisztelnek és látogatnak, és amelyet Makam Dağınak neveznek.
A könyv szerkezete
Ezékiel próféta könyve szerkezete általában öt nagy részre osztható,
1. Ezékiel prófétai elhívása és bevezető látomásai (1-3. fejezet)
2. Ítélet Júda és Jeruzsálem felett (4-24. fejezet)
3. Isten ítélete idegen népek, nemzetek ellen (25-32. fejezet)
4. Isten népének új jövője, üdvtörténeti ígéresek (33-39. fejezet)
5. Az új templom és a megújított ország látomása (40-48. fejezet)
Más megközelítés szerint három nagy egység is megkülönböztethető,
· Júda elleni ítéletes próféciák (1-24)
· Idegen népek elleni ítéletek (25-32)
· Üdvtörténeti üdvígéretek, köztük az új templom látomása (33-48)
Ezékiel próféta könyvének legkülönösebb látomásai és prófétai cselekedetei,
1. Isteni látomás a Kebár folyó mellett (1,1-28), Ezékiel látja az élő lényeket, négy arccal és szárnyakkal, valamint a kerekeket, melyek villámlanak és mozognak minden irányba (1,4-28).
2. Ezékiel prófétai elhívása (2,1-10), Isten elküldi Ezékielt a lázadó izraeli néphez, bevonva őt prófétai küldetésébe (2,1-10).
3. Látomás a könyvtekercsről (3,1-11), Ezékiel megkapja a könyvtekercset, amit meg kell ennie, jelképezve az Isten igéjének befogadását (3,1-11).
4. Jelképes ostrom és némaság (4-5. fejezet), Ezékiel készít egy modellt Jeruzsálem ostromáról, majd némaságra ítélik, hogy jelezze Isten ítéletét (4,1-17; 5,1-17).
5. Látomás a csont mezőről (37,1-14), Ezékiel látja, amint a száraz csontok összekapcsolódnak és életre kelnek, annak jelképeként, hogy Isten megújítja Izraelt (37,1-14).
6. Új templom látomása és földmegosztás (40-48. fejezet), Részletes leírás az új templomról, oltárról és az Ígéret Földjének felosztásáról (40-48. fejezet).
7. Több látomás Isten dicsőségéről, mint az eleven, mozgó kerubok és a szárnyak zúgása (1,1-28; 10. fejezet).
8. Prófétai cselekedet a vándorló útra való eszközök készítésével (12,2-16), ahol Ezékiel a száműzött nép helyzetét színleli.
Kódexei ókori fordításai
Legrégebbi kódexei héber nyelvűek, mivel könyv a protokanonikus Ószövetség része és a héber Biblia szent iratai között tartják számon. A könyv Kr. e. 6. században, a babiloni fogság idején keletkezett. A legkorábbi ismert kéziratok Qumránból kerültek elő (Kr.e 3. századtól Kr.e.1. sz), amelyek között Ezékiel könyvének töredékei is fennmaradtak. Emellett fontosak a Maszoreta-kódexek (Ottengatti Kódex, Leningrádi Kódex, Kr. u. 10-11. század), amelyek a héber Biblia teljes szövegét őrzik. Fordítások, Ezékiel az ókori Szeptuaginta fordításban, (Kr. e. 3-1.sz.) készült, valamint az latin Vulgátában.
A régi magyar kódexekben Ezekiel töredékek találhatók, Döbrentei-kódex﻿ (1508 körül). Érdy-kódex﻿ (1524–1527). Debreceni kódex﻿ (1519). Érsekújvári kódex﻿ (1529–1531) 
Ókori kommentárjai
1. Jeromos﻿ — bár nem készített önálló kommentárt Ezékiel könyvéhez, a Deuterokanonikus és prófétai könyvek magyarázatában többször hivatkozik rá.
2. Augustinus﻿ — az egyháztanító munkáiban, főként a prófétai könyvek tárgyalásakor, többször idézi és magyarázza Ezékielt, különös tekintettel a látomások szimbolikájára.
3. Origenész﻿ — korai egyházi íróként fontos hermeneutikai alapvetéseket adott, és kommentárjai hatottak a későbbi értelmezésekre, bár külön Ezékiel-kommentár nem maradt fenn.
4. Cyprianus﻿ — a korai egyházi irodalomban használta Ezékiel próféciáit prédikációiban és teológiai műveiben.
5. Theodoretosz﻿ — 5. századi kommentátor, aki rendszeresen írt a prófétai könyvekről, köztük Ezékielről, részletes magyarázatokat fűzve a szöveghez.
6. Ambrosius﻿ — egyházi tanító, aki Ezékiel próféciáit gyakran alkalmazta allegorikus értelmezésben.
Későbbi kommentárok, Duns Scotus﻿ — az egyházi teológia keretében elemzi a prófétai irodalmat, köztük Ezékielt. Luther Márton részleteket közöl Ezékiel könyvének egy-egy szövegéhez.
Modern kommentárok
	Nyelv
	Szerző
	Mű címe
	Megjelenés éve
	Megjelenés helye

	Angol
	Walther Zimmerli
	Ezechiel 1-24 (Hermeneia)
	1979
	Minneapolis

	Angol
	Walther Zimmerli
	Ezechiel 25-48 (Hermeneia)
	1983
	Minneapolis

	Angol
	Joseph Blenkinsopp
	A Commentary on Ezekiel
	1990
	Grand Rapids

	Német
	Walther Zimmerli
	Das Buch Hesekiel
	1969
	Berlin

	Német
	Otto Kaiser
	Das Buch Ezechiel
	1986
	Neukirchen-Vluyn

	Német
	Erich Zenger
	Der Prophet Ezechiel
	2007
	Freiburg



Apokaliptika
Az Ószövetségi apokaliptika főként a fogság utáni időkből származik, és legjelentősebb képviselői az alábbiak,
· Dániel könyve, A legismertebb Ószövetségi apokaliptikus mű, amely a babiloni és a perzsa időszak eseményeit szimbolikus látomásokkal tárja fel, és az isteni ítéletre, a világ végére és az isteni birodalom eljövetelére fókuszál.
· Hénok könyve (apokrif mű), Bár nem tartozik a kanonikus könyvek közé, fontos apokaliptikus forrás a zsidó irodalomban, amely számos látomást, mennyei utazást és végidőkről szóló jövendölést tartalmaz.
· Más prófétai könyvek apokaliptikus részei, Például Izajás 24-27, Ezékiel 38-39, Zakariás 9-14, amelyek részben apokaliptikus jellemzőket mutatnak.
A bibliai apokaliptika keletkezése elsősorban az i. e. 3-1. századra tehető, amikor Palesztina politikai és társadalmi válságai hozták létre ezt a műfajt. Forrásai közé tartoznak az Ó- és Újszövetség apokaliptikus iratai, mint Dániel könyve és a Jelenések könyve, valamint az evangéliumok egyes fejezetei (például Máté 24-25). A legismertebb apokaliptikus könyv, a Jelenések könyvének keletkezési idejét a legtöbb kutató az i. sz. 90-es évekre teszi, Domitianus császársága idejére.
Stílusjegyei közé tartozik a titokzatos, szimbolikus és allegorikus nyelvezet, amely gyakran látomásokat, mennyei utazásokat és prófétikus képeket használ. Az apokaliptikus irodalom általában eszkatológiai témákat dolgoz fel, mint az utolsó ítélet, a világ megújulása, a gonosz hatalmának bukása, és a megváltás kiteljesedése. A stílus harcos, vívódó és egyben reménykeltő, amely a nehézségek és üldöztetések közepette Isten végső győzelmét hirdeti.

Dániel próféta könyve
Dániel könyve a Bibliában az Ószövetség második legkésőbbi eredetű könyve. Olyan kánoni irat, amelyet a keresztények a prófétai könyvek között tartanak számon, míg a zsidók a vegyes Írások közé sorolják (Ketuvím- Írások). A könyv 14 fejezetből áll, melybő az első 12 fejezete kezdettől kánoni könyv, míg utolsó két fejezet függelék (a Bél sárkányról és Zsuzsannáról szóló rész) csak később került a katolikus ill. ortodox kánonba, a protestánsok és a zsidóság nem. Ezért ez a 2 rész a deuterokanonikus könyvek közé tartozik. Az első 12 fejezet héberül és arámul íródott, míg az említett deuterokanonikus 13-14. fejezet szövege görög. 
A könyv egy Kr.e. 2. században keletkezett bibliai apokalipszis Kr.e. 6. századi környezeti háttérrel. A könyv első része Dánielnek és három társának történetét beszéli el a bábeli királyi udvarban, akik a pogány környezetben is megtartják a zsidó étkezési és vallási szokásokat és terjesztik JHVH, az egyedüli Isten tiszteletét. Természetfeletti és rendkívüli dolgokat művelnek (megmenekülnek a tüzes kemencéből, Dánielnek nem esik bántódása az oroszlánok vermében), Dániel álmokat fejt és látomásokat magyaráz (a királyi mulatozás közben misztikus kéz jelenik meg és ír a falra).
A könyv második része apokaliptikus látomásokat tartalmaz. E látomások mondanivalója, hogy miként pusztulnak el az istentelen nagy világbirodalmak.
Keletkezése
Korábban Dánielt tartották a könyv történelmi szerzőjének, mivel a könyv egy része egyes szám első személyben van írva, és a Kr. e. 6. századra datálták. A mai kutatók szerint nem Dániel a könyv szerzője, de már az ókorban is Porphüriosz Antiokhosz uralkodása idejére tette a könyv keletkezését. A könyv keletkezéstörténetére nincs kielégítő válasz. Három nyelven íródott, ezért arra lehet következtetni, hogy hosszabb szerkesztéstörténete van.
Szerkezete
I. RÉSZ, Elbeszélések (1,1–6,29 fejezet)
· 1, Bevezetés (1,1–21 – a babiloni korszakban játszódik, héberül írva)
· 2, Nabukodonozor álma a négy királyságról (2,1–49 – babiloni korszak; arámiul írva)
· 3, A tüzes kemence (3,1–30/3,1–23, 91–97 – babiloni korszak; arámi)
· 4, Nabukodonozor őrülete (3,31/98–4,34/4,1-37 – babiloni korszak; arámi)
· 5, Belsazár lakomája (5,1–6,1 – babiloni korszak; arámi)
· 6. Dániel az oroszlánok barlangjában (62–29 – méd korszak Perzsia említésével; arámi)
II. RÉSZ, Látomások (7,1–12,13 fejezet)
· 7. A fenevadak a tengerből (7,1–28 – babiloni kor, arámi)
· 8. A kos és a kecskebak (8,1–27 – babilóniai kor; héber)
· 9. A hetvenhetes prófécia értelmezése (9,1–27 – méd korszak; héber)
· 10. Az angyal kinyilatkoztatása, észak és dél királyai (10,1–12,13 – perzsa korszak, görög kor említése; héber)
· Arámi szakasz khiazmusa
· Az arámi rész fejezetek szerinti elrendezésében elismert chiazmus figyelhető meg (egy koncentrikus irodalmi szerkezet, amelyben a szövegrész fő mondanivalója a középpontban helyezkedik el, és mindkét oldalon párhuzamos elemek keretezik az „ABBA” stílusában). A következő idézet Paul Redditt „Bevezetés a prófétákhoz” című művéből származik,
· A1 (2,4b-49) – Négy királyságról szóló álom, amelyet egy ötödik váltott fel
· B1 (3,1–30) – Dániel három barátja a tüzes kemencében
· C1 (4,1–37) – Dániel megfejti Nabukodonozor álmát
· C2 (5,1–31) – Dániel megfejti Belsazárnak a falon lévő kézírást
· B2 (6,1–28) – Dániel az oroszlánok vermében
· A2 (7,1–28) – Egy látomás négy világkirályságról, melyeket egy ötödik vált fel
· 
III. rész – görög kiegészítés
Dániel görög szövege lényegesen hosszabb, mint a héber, három további történet miatt, ezek megtalálhatók a katolikus és ortodox keresztény Bibliákban, de a 16. században a keresztény protestáns mozgalom elutasította őket azon az alapon, hogy hiányoznak a héber Bibliából. 
Azárja imája és a Három ifjú éneke , Dániel 3,23 után;
Zsuzsanna és a vének, amely egyes görög változatokban az 1. fejezet előtt, másokban a 12. fejezet után szerepel;
Bél és a sárkány története a könyv végén található.

A szöveg
Dániel könyve a 12 fejezetből álló maszoréta szövegben és két hosszabb görög változatban maradt fenn, az eredeti Septuaginta-változatban, Kr.  e. 100 körül, és a későbbi Theodotion- változatban, amely Kr.  u. 2. század körül keletkezett. Mindkét görög szöveg tartalmazza a Dániel könyvéhez fűzött három kiegészítést. A Theodotion sokkal közelebb áll a maszoréta szöveghez, és annyira népszerűvé vált, hogy a Septuaginta összes kéziratában – két kivétellel – felváltotta az eredeti Septuaginta-változatot. A görög kiegészítések nyilvánvalóan soha nem voltak részei a héber szövegnek. Dániel könyvének számos ógörög szövegét felfedezték, és a könyv eredeti formáját rekonstruálják.
Kódexei
· Héber nyelven a könyv első 12 fejezete, illetve a 4a és 8,1–12,3 részek, valamint a próféta könyvének héber szakaszai maradtak meg.
· Arámi nyelvű a könyv 2,4b–7,28 szakasza, amely udvari elbeszélések gyűjteménye.
· A görög nyelvű részek a könyv 13–14. fejezetei, amelyek a deuterokanonikus részek, és a görög szövegek a legrégebbi fennmaradt változatok is ezekhez tartoznak.
A legrégebbi kódexek, amelyek a Dániel könyvét tartalmazzák,
· Héber és arámi szövegek megtalálhatók a Maszoréta szövegkorpuszban, amely a középkorban készült, de az alapját héber-arab középkori tradíciók képezik.
· Az arámi részek korai formái megtalálhatók a Holt-tengeri tekercsek között, Kr.e. II. századból származó kéziratokban.
· A görög szövegek eredetileg ógörög fordítások, amelyek az i. e. III–II. században keletkezhettek, és kódexekben például az Alexandriai Septuagintában vannak jelen.
Kommentárok
	Szerző
	Kommentár címe
	Nyelv
	Megjelenés éve

	Kálvin János
	Kommentár Dániel próféta könyvéhez
	Német/latin eredetű reformátor
	1561 körül

	Joseph Mede
	-
	Angol
	17. század

	Stephen R. Miller
	Daniel (Anchor Yale Bible)
	Angol
	1994

	Otto Kaiser
	Das Buch Daniel
	Német
	2003 (3. kiadás)

	Walther Zimmerli
	Kommentár a prófétai könyvekhez
	Német
	20. század



Ozeás próféta könyve
Hóseás / Ozeás   הושע  jelentése „ YHWH megmentett” , író próféta (Kr. e. 750–725,  הוֹשֵׁעַ בֶּן־בְּאֵרִי,  'Hóseás, Beeri fia' Vele kezdődik a tizenkét kis próféta könyve a héber Tanakhban. Ózeás küzdelmét írja le a bálványimádás ellen egy szerelmi viszony metaforáit használva.
Életéről keveset tudunk. Izrael északi országrészéből származott és ott is prófétált II. Jeroboám király idejétől egészen az ország pusztulásáig. Ámosz próféta kortársa volt. Beszédeiben leginkább Efraim és Benjámin törzsi területén lévő helyeket említ, nem említi sem Júdát, sem Jeruzsálemet. Egy utalás elárulja azt is, hogy a nép ellenségesen viselkedett vele, "bolond prófétának" nevezték. Ozeás rámutatott arra, hogy milyen hamis az a nézet, amely a természeti istenségtől várja a segítséget a föld javait illetően, pedig nem Baál, hanem Jahve az, aki a termést adja. A próféta előre látta a nép hűtlensége miatt bekövetkező ítéletet, a fogságot, a nemzet összeomlását.
A házasság két, egymásnak ellentmondó beszámolója számos rejtélyt vetett fel az egzegézis számára, A két beszámoló közül melyik hiteles? Ugyanaz a házasság volt, vagy egy új? Pusztán metaforikus vagy valóságos? Gómer válásáról nincsenek feljegyzések. Walther Zimmerli feltételezte, hogy templomi prostituált volt, mivel Ozeás élesen bírálta ezt a gyakorlatot, és üldözték az ítélethirdetése miatt (Oz 9,7b–8) . A házasságtörő iránti hűsége azonban már kifejezte Jahve hűségét Izrael iránt, pontosan az elkerülhetetlen ítéletében.
Ozeás könyvének szerkezete 
1. fejezet, A könyv címzése, Ozeás próféta hivatásának kezdete, és családi helyzete (Ozeás házassága és gyermekei).
2–3. fejezet, Ozeás házasságának és gyermekeinek jelképes jelentése, amely Izrael hűtlenségét és Isten szeretetét szimbolizálja.
4–14. fejezet, Isten ítélete és figyelmeztetése Izrael ellen a bálványimádás és hűtlenség miatt, prófétai szembesítés az elhagyott szövetséggel. Ugyanakkor a könyv végén a megújulás és az új szövetség reménye is megjelenik.
Kódexei
· Héber kéziratok, Az Ószövetség héber kánonjában található Ozeás könyvének legkorábbi héber kéziratai részben a Holt-tengeri tekercsek között is megtalálhatók, amelyek időszámításunk előtt a Kr. e. 3. századtól kezdődően keletkeztek. Ezek a kéziratok a könyv eredeti héber formáját őrzik.
· A Maszoréta kéziratok, Ezek a legteljesebb héber szövegváltozatok, amelyek a középkorban (9-10. század) készültek, és az egész Ószövetség héber szövegét tartalmazzák, így Ozeás könyvét is.
· Görög fordítások, A görög Septuaginta változatában található Ozeás könyve i. e. III–II. századi fordításra vezethető vissza, amely az egyik legkorábbi ismert görög kódexekben is fennmaradt.

Fordítások és kommentárok
· Héber szöveg és kommentárok, A legismertebb hagyományos gyűjtemény a Mikráot Gödolot﻿ (מקראות גדולות), az úgynevezett „rabbinikus Biblia”, amely a héber szövegekhez kapcsolódó kommentárokat is tartalmazza, például Rási és Ibn Ezrá magyarázatait. Ezt a gyűjteményt a 16. században nyomtatták először Daniel Bomberg kiadásában (1516–1517).
· John Goldingay, "Hosea, Joel" (Word Biblical Commentary, 2006) – angol kommentár, amely részletes teológiai és nyelvi elemzést nyújt.
· Marvin A. Sweeney, "Hosea, Interpretation" (Interpretation Commentary Series, 2000) – modern angol nyelvű teológiai magyarázat.
· Klaus Seybold, "Das Buch Hosea" (Herders Theologischer Kommentar zum Alten Testament, 1987) – fontos német nyelvű kommentár.
· Sigmund Mowinckel (részben az ő munkáját is idézik a prófétai könyvekről szóló német kommentárokban) – 20. századi német teológus.


Joel próféta könyve
Jóel könyve (יוֹאֵל Jóel könyve  Ιωηλ, Ioel )  héber Tanakhból, vagyis az Ószövetségből, a tizenkét kispróféta második könyve. Az Úr napja tanítást mutatja be, amelyet a héber Biblia Isten büntető beavatkozása a világtörténelembe megtorlásként. Jóel könyve óvatos reményteli perspektívát kínál, Izrael népe számára, akik talán elkerülhetik a katasztrófát, amely már most pusztító sáskajárásként és katonai támadás formájában jelenik meg, ha Istenhez térnek. A harmadik fejezet Isten Lelkének kiáradásáról szól, aki a nép minden tagját képessé teszi a prófétálásra, a negyedik fejezet az idegen népek ítéletével foglalkozik.
Jóel könyv szerzőjéről semmit sem tudunk. A könyv címe, Jóel 1,1, Jóelnek, Petuel fiának tulajdonítja. יֹואֵ֖ל בֶּן־פְּתוּאֵֽל, a név egy hitvallási formulát jelöl, és azt jelenti, hogy JHWH Isten. Kérdés, hogy Jóel történelmi alak volt-e vagy sem, Jóel könyve ugyanis a héber Biblia korábbi szövegeire utal, és azokat saját korára vonatkoztatja. A könyv, nincs datálva, történelmi besorolása nem egyértelmű. Míg a korábban a Kr. e. 8. századi száműzetés előtti időszakba helyezték, a modernebb kutatások szerint a száműzetés utáni időszakra a Kr. e. 4. századra datálható, vagy a késő perzsa korszakba, vagy a kora hellenisztikus időszakra. Az is vitatott, hogy mind a négy fejezetét egyszerre írták-e, vagy a könyv tartalmaz-e például a hellenisztikus korszakból származó kiegészítéseket tartalmaz.
A keresztény recepcjója a Szentlélek harmadik fejezetben tett ígérete miatt jelentős. Az ApCsel 2,16–21 szerint Péter apostol Jóel 3 szavait idézte a pünkösdi prédikációjában. A római katolikus egyház lekcionáriumában a pünkösdi Jóel 3 olvasmánya mellett a Jóel 2-ben, mint hamvazószerdai olvasmányban szereplő bűnbánatra való felhívás is nagy jelentőséggel bír.
Joel könyvének szerkezete
· Felirat (1,1), a próféta neve és időbeli hivatkozás.
· I. rész, A természeti csapás és a bűnbánat kéri a népet (1,2–2,17).
· 1,1–2,11 bemutatja a sáskacsapás és az éhínség közelségét és az ahhoz kapcsolódó csalódottságot, panaszokat, valamint Jahve meghallgatását.
· 2,1–11 az Úr napját jelzi, mint egy félelmetes sereget vagy harcát, amelyet Jahve irányít.
· 2,12–17 felhívja a népet a bűnbánatra és a szentségre; megbánást és gyülekezést szorgalmaz.
· II. rész, Ígéret a kegyelemre és a Lélek kiáradása (2,18–3,21).
· 2,18–32 kiönti a Lélek ígéretét minden testre, miközben újra foglalkozik a csapások megszűnésével és a megtérés ígéretével.
· 3,1–21 a nemzetek ítéletéről és Júda megújulásáról, végül Izrael oltalmazó Isteneként történő megmutatásáról szól.
Teológiája
· A központi motívuma a „Jahve napja” előfutáraként értelmezett sáskákkal és természeti csapások leírása, amelyek a bűnbánat szükségességét és az igazságos ítéletet hangsúlyozzák. E narratívát követi a későbbi Lélek kiárasztásának megjövendölése és az isteni megtisztulás ígérete. Ez a szerkezet összeköti a ítélet és üdvösség kettős keretét (csapások – bűnbánat – kegyelem – ígéret).
Jahve vezeti vissza népét a bűnbánat útjára, miközben a pogány népek felett ítéletet tart, de végül hagyja, hogy Isten Lelke kiterjedjen minden testre, mely a messiási kor jellemzője.
Kódexek
· A legősibb teljes kéziratok Septuaginta (LXX) és a héber kéziratok között is találhatók; kisprófétai tekercsek keletkezési ideje a Kr. előtti utolsó évszázad. A legkorábbi héber töredékek a Miqraik A Holttengeri tekercsek közül (2QJóel, 4QJóel) keletkezhettek; a LXX terjedése és használata még korábbi állapotokat is érinthet. Összességében a mai tudás szerint a könyv keletkezésének pontos időpontja vitatott, és általában Kr. e. 9. sz.és Kr.e. e. 5–4. század között mozoghatnak a becslések; a legtöbb modern kommentár a keletkezés időpontját a hagyományos keretben a királyságok korától és a prófétai időszak kontextusától függően helyezi el.
Kommentárok
· Ókeresztény 
· Origenész (Origenész, kb. 185–254). Joel 2,28–32 
·  Tertullianus (kb. 155–222). A Joel 2,28–32 részek kapcsán a hívők Lelke kiáradását és az Egyház születését kapcsolatba hozta próféciákkal; 
· Hippolütosz és Theodóretosz (időszakosan a késő ókorban). Joel értelmezéseik a görög fordítások és latin összefüggések fényében alakultak, gyakran a Lélek kiáradását és a nemzetek ítéletét kötik össze. 
Középkori kommentátorok
· Augustinus (354–430). Joel 2-es fejezetek. De civitate Dei 
· Jeromos (340–420). Latin Vulgata Joel liturgikus használatát és a próféciák beteljesülésének üdvtörténeti keretét hangsúlyozta.
· Rabanus Maurus, 780–856). Joelhoz kapcsolódó prófétai részeket a zsidó hagyomány és a keresztény prófétai hagyomány közti összekapcsolásként értelmezték.
Újkori kommentárok 
· Joseph S. Exell – The Expositor’s Bible Commentary  a 19. és 20. század  angolul.
· F. C. Porter – The New International Commentary on the Old Testament (NICOT) a szerző részletes exegézissel és történeti-kritikai szemlélettel közelíti meg a könyvet. 1980-as évek végén–1990-es évek eleje.
· J. Skinner – The Book of Joel (ICC, International Critical Commentary). a 20. század közepén.
· J. A. Bright – A Commentary on the Book of Joel. 20. századi brit kommentár a Héber szöveg és a görög hagyomány viszonyát elemzi.
· Carl J. Soggin – Joel kommentár A könyv teológiai üzenetét és történeti kontextusát vizsgálja.
· James L. Mays – Joel (Interpretation, A Bible Commentary for Teaching and Preaching). Modern amerikai pedagógiai-sztendert kommentár, angolul.

 
Ámosz próféta könyve
Ámosz Júdából, Jeruzsálemtől húsz kilométerre fekvő Tekoából származott. Működése viszont az északi királyság Izrael volt. Fenyegető szavaiból kiderül, hogy valószínűleg tevékenykedett Szamáriában, Izrael fővárosában (3,9; 4,1; 6,1) és talán gilgáli szentélyben is. Bétel szentélye az északi rész legjelentősebb szentélye viszont az egyetlen amely,  működési helyeként szerepel a könyvben. Mivel egész Izrael pusztulásáról beszélt, Amácja pap vádjai miatt a király kiutasítja Izraelből. Csak néhány hónapig tevékenykedett II. Jeroboám uralkodása idején (787-747) közelebbről 760 és 740 között. A próféta eredetileg pásztor (1,1; 7,14-15) és fügetermesztő (7,14) volt. Öntudatos hivatkozásából arra lehet következtetni, hogy önálló nyáj- és földtulajdonos lehetett, nem szolga (7,12). Meghívását Jahvétól kapta, aki elszólította nyájától és prófétálni hívta (7,15 vö. 3,7-8).
A könyv keletkezése
A könyv szerkesztett írás jelenlegi formáját hosszabb redakció terméke, de Ámosz szavaira (1,3-2,16 és 3,1-6,14) látomásaira (7,1-8; 8,1-2; 9,1-4) épülő önálló gyűjtemény, amelybe a próféta Bételből való kiutasításának történetét (7,14-17) is beiktatták. Az gyűjteményt később - a fogság alatt és utána kiegészítették, így nyerte el a könyv végső formáját.

A könyv szerkezete
1,1 Címzés.
1,2 Bevezető.
1,3-2,16 Fenyegető prófétálások a pogányok és Izrael ellen.
3,1-6,14 Fenyegető prófétálások Izrael ellen.
7,1-9,7 (8-10) Látomások és Ámosz kiutasítása a bételi szentélyből, prófétai tanítások.
9,(8-10)11-15 Az üdvösség ígérése.
Vallási tanítása
Ámosz idejében II. Jeroboám uralkodása alatt Izrael politikailag és gazdaságilag biztonságban volt. Azonban Baált és más kánaánita istenségeket is nyilvánosan tiszteltek. Hamis vallási elégedettség uralkodott, melyet Isten áldásának tekintettek, és nem vették észre a vallási és erkölcsi élet romlását, a súlyos társadalmi és szociális ellentéteket. Ámosz a bűnök megnevezéseivel, és Isten közeli ítéletével akarja felrázni Izraelt.
A jognak a próféta szerint úgy kellene működni, mint az életet adó víznek (5,24). Ehelyett a jog méreggé vált (6,12) az igazságot földbe tiporták (5,7). Az elhagyatottak nem kapnak jogsegélyt (2,6-8; 5,7.12.15). A jogrend megsértése a vezető rétegben egyértelművé válik, a kirívó a gazdagságuk, luxus szeretetük (3,15; 4,1; 5,11; 6,4-6.8.11). A kiszolgáltatott népréteg ellen elkövetett jogsértései alapján a gazdagok gyarpszanak (2,7.8; 4,1; 5,11-13; 8,4-6) Elbizakodottak lettek a politikusok a jólétükben (6,3.13; 4,1).
Izrael szentélyeiben - Bétel, Gilgál, Dán - fényűző kultikus szertartások között tisztelték Jahvét (4,4-5; 5,21-23), azonban nem keresték Jahve akaratát (5,4). Nincs jogrend a közéletben. (5,21-24).
Ámosz szerint Izrael megérett Isten ítéletére. Alaptalanul bizakodik, hogy a kiválasztottság megóvja őket Jahve haragjától (3,2; 9,7). A külsőséges szertartások sem biztosítják Jahve segítségét és jelenlétét. (4,4-5; 5,4-6.21-24).
A megtérésre semmi esély, ezért nem kerülhető el az ítéletet, amely hirdeti (5,14-15) "Jahve napját", az isteni ítélet megsemmisítő közeledtét (5,18-20), melynek eredménye a pusztulás (8,2), nincs menekülés (3,12; 4,2; 6,10; 9,1-4 stb.) De Izrael jövője nem zárul le. A befejezés, a könyv vége szól a maradék igazakról
Kódexei
Maszoréta szövegekben és a Holt-tengeri tekercsek között is, melyek Kr.e. 3. századtól i.sz. 1. századig keltezhetők. A legrégebbi teljes kódexek az Ószövetség héber szövegének nagy, középkori kódexei, mint például a Leningrádi Kódex (1008 körül), bár a töredékesebb, régebbi kéziratok fontosabbak a kritikai kiadások számára.
Kommentárok
· Jerome, Commentary on the Twelve Prophets (Jerome on Amos) — Latin, késő 4. sz. 
· Theodore of Mopsuestia, Commentary on the Prophet Amos — görög a 4.sz.
· Cyril of Alexandria, Commentary on the Prophet Amos — görög 
· Theodoret of Cyrrha, Commentary on the Twelve Minor Prophets (része a T prophets gyűjteménynek; Amosz is tárgyalt részeket tartalmaz) — 5. sz.
· Jerome, The Twelve Prophets – Latin Commentary  késő ókor, latin .
Középkori kommentárok
· Rashi (Rabbi Shlomo Yitzhaki) on Amos — 11. századi midrásos kommentár, héber a középkori zsidó kommentár-hagyományban kiemelkedő.
· Yefet ben Eli esztergő, Commentary on Amos (Hárisa/karai kommentár) — 10–11. sz. arab–héber karaita hagyománnyra épül
· Abraham Ibn Ezra on Amos — 12. század; héber exegézis, 
· Hugo de Santalla, Commentary on the Twelve Minor Prophets — középkori latin kommentár.
· Hugo of St. Victor prófétai könyvekre írt részletekkel.
Újkori és modern kommentárok 
· James Luther Mays, Amos, A Commentary on the Old Testament Library (OTL) — 1969; angol nyelvű, kritikai olvasat.
· Henry A. (Douglas Stuart) in Word Biblical Commentary vagy Hermeneia-sorozatban, Amos – nyelvi-kritikai elemzés a 1970-es évektől.
· Victor L. Matthews, Amos — The New International Commentary on the Old Testament (NICOT/NICOT-sorozatok)
· John N. Oswalt vagy Gary V. Smith, The Minor Prophets kommentárokhoz kötődő modern exegézis.
· E. Hammer, The Book of Amos, A Commentary 19. és 20. századi).
· Christopher J. H. Wright, Amos, An Exposition (The Tyndale Old Testament Commentaries vagy más modern sorozatokban) — 1980-as évektől
· EVANGÉLIKUS KOMMNEETÁR Richard Cripps, Roy L. Honeycutt, James Keir Howard (stb.) a 20. század első felében.

Abdiás próféta könyve
Abdiás könyve עֹבַדְיָה Óbadjá - Jahve szolgája egy protokanonikus ószövetségi prófétai könyv, a kispróféták sorában a negyedik, és egyben a legrövidebb ószövetségi könyv, mely mindössze 21 versből áll. Rövidsége miatt nehéz nyilatkozni egységéről, irodalmi műfajáról és írás idejéről is. Lehetséges, hogy Kr. e. 8. században írta Abdiás próféta, de megírásnak ideje lehet a Kr. e. 5. század is.
Tartalma
Általában két főrészre szokták osztani, 1-15. és 16-21 versekre.
Az első főrész, látomások az edomiták ellen, majd jövendöléseket Edom ellen, mert Jeruzsálemet sanyargatják. Az ítélet végrehajtói Edóm szövetségesei (1-9). Az ítélet okát megmondja a 10-14.15b vers, 587-ben, Jeruzsálem elleni hadjáratban edómiak is részvesznek Nebukadnezár seregeiben és a város kifosztásában; az Edóm felé menekültek foglyul estek, vagy lemészárolták őket. Edomot i. e. 312-ben a nabateusok pusztítják el. Bonyolítja a helyzetet, hogy a 2-9 versek Jeremiás prófétánál is (49,7-9.14-16) megtalálhatók, jóllehet versek a jeremiási eredete vitatott.
A második főrész (16-21) az Úr napja eljöveteléről szól, amely írélet többek között az edómiakat is utoléri. Az ítélet Izráel számára igazságszolgáltatást jelent. Edóm felett éppen Izráel hajtja végre az ítéletet (18), és Edóm területe Izráel birtokába fog kerülni. A 19-21 versek talán későbbiek. Ezekben ugyanis Jeruzsálem pusztulásáról, mint a fájó emlékről olvashatunk, sőt Izráel helyreállításának a reménysége sejlik fel, az Úr uralmának a megvalósulása. Abdiás könyvének teológiai értékét az adja meg, hogy Isten igazságát és hatalmát hirdeti. 
Kódexei
Holt-tengeri tekercsekhez hasonló korai töredékek, de a konkrét Abdiás-könyvre vonatkozó részletek és az egyes példányok pontos azonosítása kutatóként változik.
Kommentárok
Ókorban idézik Jeromos, Mopszuesztai Theodoret, Alexandriai Cyrill, Krizmostomosz és Epifániosz. A modern kommentárjai a tizenkét kommentárok sorozatban található.

Jónás próféta könyve
Jónás könyve (héberül סֵפֶר יוֹנָה Széfer Jóná - Galamb) egyike a Biblia prófétai könyveinek, központi alakja mind a zsidó, mind a keresztény kánonban a kispróféták írásai közé tartozik. Az Isten elhívása elől menekülő, majd saját igaza érdekében még Istennel is perlekedő próféta története. Az egyetlen prófétai könyv, melyben nem a próféciák állnak a középpontban, hanem a próféta, Jóná ben-Amittaj (יוֹנָה בֶּן־אֲמִתַּי) magatartása. A zsidó vallásban, Isten megbocsátó kegyelmének bemutatása miatt ez a jom kippur haftárája, a kereszténységben krisztológiai jelentősége van. Rámutat arra, hogy Isten az egész világ Ura, és az Izráelen kívüli népek sorsa és élete sem közömbös előtte.
Szerzőség, datálás
Jónás neve előfordul a 2Királyok 14,25-ben, így a hagyomány vele azonosítja a könyv főszereplőjét, és a történetet is II. Jeroboám (Kr. e. 786-746) korába helyezi. Hogy a könyv mennyivel ezen említés előtt vagy után született, az nem dönthető el; mások a száműzetés utánra, a Kr. e. 5-4. századra keltezik.
Cselekménye
(1. fej. Jónás engedetlensége) - Az Izraelben élő próféta azt a feladatot kapja Istentől, hogy menjen Ninivébe, Asszíria fővárosába és prófétáljon ellenük. A próféta megpróbál elfutni küldetése  elől. Lemegy Jáfóba és felszáll egy Tarsísba induló föníciai hajóra (1-4.) A hajóra Isten vihart bocsát, mire a tengerészek imádkozni kezdenek, és kezdik a tengerbe dobálni a hajón lévő eszközöket, Jónás erre elbújik a fedélközben és mély álomba zuhan (5.). A hajósok azonban nem hagyják és sorsvetéssel akarják kideríteni a vész okát, ami természetesen Jónásra esik, aki elmond mindent és javasolja, hogy dobják a tengerbe, akkor eláll a vihar. A tengerészek ezt először visszautasítják, de mivel semmi nem segít - Istenhez való könyörgéssel -, megteszik. A vihar eláll, Jónást pedig elnyeli egy nagy hal (6-17.).
(2. fej. Jónás imája) - „És volt Jónás a hal belsejében három napot és három éjjelt” Az Isten elől való elvettetésről, majd Isten szabadításáról való megemlékezéssel zárul. Az ima végén a hal partra teszi - szó szerint kihányja (qáé) - Jónást.
(3. fej. Jónás Ninivében) - Jónás másodszor is megbízatást kap Istentől ugyanarra, amit már nem utasít vissza, bemegy Ninivébe és ítéletet hirdet, „Még 40 nap és Ninive elpusztul!” (4.) A város azonban böjtöt hirdet és megtér („a niniveiek azonban hittek Istennek”, 5.), így az ítélet elmarad.
(4. fej. Jónás és a tök vagy Jónás párbeszéde Istennel) - Jónás az ítélet elmaradását a prófétai tekintély lejáratásának tekinti kivonul a városból és letelepszik, hogy lássa a fejleményeket, miközben megindokolja, miért viselkedett így (1-5.). Isten növeszt egy „tököt”, ami árnyékot ad Jónásnak, majd másnapra elszárasztja, aki ettől a hőségben,  meg akar halni. Isten példázata a tökről és Ninivéről (6-11.).
Következtetés
Jónás azt kívánta, hogy Isten csak Izráelt ajándékozza meg szeretetével és kegyelmével, a pogány népek pedig bűnhődjenek érdemeik szerint. Isten egy lopótököt használt fel arra, hogy megértesse, miért könyörült meg a pogány Ninive lakosain. A róla szóló elbeszélés miatt sok mai tudós csak mítosznak tartja a történetét, ami csak teológiai mondanivalót tartalmaz, semmi többet. Figyelembe kell venni, hogy Jézus maga is említette Jónást, mint valós személyt és összekapcsolta annak élettapasztalatát a saját missziójával.
Nyelvezet
Egységes, folyamatosan olvasható, viszonylag könnyű, de pergő, párbeszédes héber elbeszélő szöveg, amely nem nélkülözi az iróniát sem. Ez alól kivétel a 2. rész imája, ami a zsoltárokkal paralel, rövid, tömör, nehezebb költői szöveg.
Érdekességek
A hal az eredetiben csak nagy hal (דָּג גָדוֹל dág gádól). A Septuaginta a κήτος μέγα (kétosz mega) - hatalmas tengeri szörny - fordítást használja, a Vulgátában már ismét piscisként (hal) szerepel. Az újszövetségi koiné a Máté 12,40-ben szintén a kétoszt, ennek vulgátabeli fordítása a cetust használja. A modern fordítások váltakoznak a hal, cet és bálna között.
A magyarban töknek fordított szó egy ismeretlen növény, eredetiben qíqájón (קִיקָיוֹן) és itt fordul elő egyetlenegyszer. Rokonságot az akkád kukkânîtum és az egyiptomi kỉkỉ (κρότων) szavakkal mutat. A kutatók valamely gyorsan növő ricinus-fajjal hozzák kapcsolatba.
Tarsís vagy a kis-ázsiai Tarszoszt vagy a spanyolországi partokat jelöli, Jónás heves menekülési szándéka ez utóbbit valószínűsíti. Az úgynevezett Tarsís-hajók (אֳנִיּוֹת תַּרְשִׁישׁ onijjót tarsís) a korban a legjobb tengeri közlekedési eszközök voltak.
Jónás folyamatosan menekül (miközben többször is meg akar halni), illetve folyamatos ellentétben van - az ő szemszögéből nézve pogány - ám az adott helyzetben mégis mindig helyesen cselekvő tengerészekkel (1,13-16) és niniveiekkel (3,5), akik jóval istenfélőbbnek bizonyulnak nála.
Kódexei,
Kommentárok 
Jónás próféta történetét és annak “jeleként” az Újszövetségben is felbukkanó motívumokat (pl. Máté 12,39–41 és Lukács 11,29–32, ahol Jónás jelét hozzák párhuzamba Ninivével és driveri eseményekkel.

Mikeás próféta könyve
Mikeás  מִיכָה הַמֹּרַשְׁתִּי Mīḵā ham Mōraštī , az egyik első író próféta volt a Tanakhban a Tizenkét Próféta könyvének része . más néven Trei Asar יור ...) . תרי עשר) ismert.
Szerző és idő
Mikát származási helye, Moreset után "a moresetei"  מִיכָה הַמֹּרַשְׁתִּי) neve ( Mikeás 1,1.  A görög bibliafordításban (Septuaginta ) Mikeás a név. Ez arra utal, hogy a Mika nevet nem a Mihály rövidítéseként, hanem Mikeásként értelmezték („Ki olyan, mint Jahve ?”).
A Mikeás 1,1 szerinti Júda királyainak, Jótámnak (Kr. e. 757–736), Áháznak (Kr. e. 735–725) és Ezékiásnak (Kr . e. 725–697) az uralkodása alatt kapta a kinyilatkoztatásait. „Az a beszéd, amelyet a moreseti Mikeás mondott Jótám, Áház és Kise, Júda királyainak idejében, és amelyet Szamáriáról és Jeruzsálemről kapott.”
Ezért Izajás, Ámosz és Ozeás kortársa volt. Móreset (Mikeás 1,1 és Jeremiás 26,1 ) valószínűleg a júdeai Sefaleában, Gát közelében fekvő falu.
Fő témája
Mikeás társadalmi igazságtalanságról és vallási korrupcióról szóló kijelentései újraélesztik Ámosz és kortársai témáit. Bár prófétának tartották, kerülte ezt a címet, mert élesen el akart határolódni a hivatásos prófétáktól. Próféciái különösen a kisgazdák és a polgárok rossz társadalmi helyzetét siratják, akiket az állam és annak bürokratikus apparátusa elnyomott a fenntartása érdekében.
Jeremiás könyve arról tanúskodik, hogy Mikeás szavát meghallgatták, és üzenete hozzájárult Ezékiás reformjához (Jeremiás 26,18 és köv.), Mikeás próféciáját és annak hatását pedig érvként használják fel Jeremiás kivégzésének megakadályozására egy hasonló, a Tanakhban található prófécia miatt. Egyes tudósok szerint Mikeás könyvét később szerkesztették, míg mások úgy vélik, hogy maga Mikeás írta.
A Mikeás 4, 1–3 és az Izajás 2,2–4 közötti nyelvi hasonlóság felveti a kérdést, hogy ki idézett kit. Az egzegéták eltérő véleményeket vallanak, egyik oldalon sem adnak egyértelmű választ. Mivel a két próféta egymáshoz közel élt, és egyszerre prófétáltak, ez a hasonlóság érthető.
A Mikeás 5,2-ben megjövendölt néha az Izajás 7,14- ben bejelentettként értelmezik, „[…] Íme, a Szűz fogan, fiút szül, és Immánuelnek (Velünk az Isten) fogja nevezni.” és Izajás fia, aki megjelent az Izajás 8,3  -ban. „Akkor elmentem a prófétaasszonyhoz, aki teherbe esett, és fiút szült. Az Úr pedig ezt mondta nekem, Nevezd el Máher-Sálál-Hás-Básznak!” A keresztény források Mikeás 5,2  -re Jézus születéseként hivatkoznak.
A könyv szerkezete
1. Címr (Mik 1,1  )
2. Ítélet (Mikeás 1,2  – 3,12)
Szamárián és Jeruzsálemen (1,2–16) a kapzsi gazdagokon (2,1–11) A
Megváltó ígérete (2,12–13) Ítélet az erőszakos uralkodókon, hamis prófétákon és haszonleső papokon (3, 1–12)
3. Jövőbeli üdvösség (Mik 4, 1–5,14)
Az Úr hegye a béke országában (4,1–8) Babiloni fogság és helyreállítás (4,9–14 )
A Megváltó eljövetele (5, 1–14)
4. Az Úr beperli Izraelt (Mik 6, 1–7,20)
Isten követelése (6,1–8) Jeruzsálem bűnei és Isten büntetése (6,9–16 )
A bűn következményei, Az egész közösség pusztulása (7,1–6 ) Remény és Isten segítsége (7,7–17 )
Isten irgalmának dicsérete (7, 18–20 )
Teológiai mondandó
A szerzőt felháborította Szamaria/Samária és Jeruzsálem társadalmának bűnei, igazságtalanságai, a nép és az előkelők romlottsága. Súlyos képeket használva lép fel ellenük és ítéletet hirdet. Erkölcsi feddésében az Isten előtti alázatot, a szeretetet és az erkölcsi elveket hangsúlyozta. A bűnösöket szókimondóan megnevezi, vezetők, bírák, papok és próféták. Ők hamis biztonságérzetet táplálnak. Úgy gondolja, hogy a gazdagok csak a vagyonuk gyarapítására törekszenek, így mindannyian megvesztegethetőek, illetve a prófétákat és a papságot is csak az anyagi haszonszerzés érdekli. Ezen túl nem tartják meg Isten törvényét sem. 
Szamaria/Samária vesztét mint intő példát állítja Júda elé, és azzal figyelmeztet, hogy Júda városaira, ezen belül Jeruzsálemre is hamarosan megérkezik az ítélet, melynek szerzője Jhwh, végrehajtója pedig Asszíria.
Mikeás egy elkerülhetetlen ítéletet vázol fel, nem esik szó könyvében megtérésre vagy bűnbánatra hívásról. Viszont megjelenik az ítélet utáni új kezdet lehetősége. A könyv közepén Dávid-hagyományt említi, és egy eljövendő uralkodót jövendöl, aki Betlehemből fog származni és Jahvét fogja képviselni, illetve Jahve választottja lesz. Az Ő erejével fog uralkodni, a béke megtestesítője lesz, amely új kezdet lesz. Ez a béke pedig nem csupán a harcok megszűnését jelenti, hanem a jólét, az egészség, az Isten és ember közötti rendezett kapcsolat létrejöttét, amelyben megjelenik az élet teljessége. Ennek az igazságos korszaknak a vezetése, Jeruzsálemből, Sion várhegyéről fog létrejönni. 
Kódexei
Kommentárjai

Náhum próféta könyve
Náhum  נַחוּם a Tizenkét kispróféta könyve a Tanakban, A szerzőről származási helye, Elkós (Náh 1,1) ismert. נחם Az nḥm ab jelentése „vigasztaló”, נְחֶמְיָה A nəḥæmjâ rövidített formája jelentése  „az Úr megvigasztalt”. 
Mivel az Ószövetségben a Náhum 1,1-en kívül nincs Náhum nevű személy, feltételezhető, hogy ez nem egy történelmi prófétai személy neve, hanem a könyv vigasztaló szándékára utal. A Septuaginta a nevet Ναουμ Naumként ismeri vagy más ógörög átírások a Ναουμα Nauma és a Ναουμος Naumos . A Vulgata Naumként  írja át a nevet.
Keletkezése
Náhum a Náhum 3,8–10-  ben No-Amon meghódítását – ami valószínűleg megegyezik Théba i. e. 663-as meghódításával – múltbeli eseményként, Ninive pusztulását (i. e. 612) pedig jövőbeli eseményként említi. Mivel a tudósok ezt általában valódi próféciának tekintik, a Próféta könyvének fő része (Náh 2,4–3,19) valószínűleg ezen események között íródott. Mivel az asszír birodalom összeomlása felgyorsult az újasszír Assurbanipal i. e. 626-os halála után, ennek a szakasznak az írása valószínűleg erre az időszakra datálható.
Szerkezete
A szöveg három fejezetben bontakozik ki,
· Fejezet 1, Isten hatalmas és rendelkezésre álló dühének leírása, Ninive elleni ítélet bejelentése, a próféta jelenésekben megjelenő Isten-tisztelet hangsúlya.
· Fejezet 2, Ninive eljövő pusztulásáról szóló fenyegetés részletezése és Ninive elleni haditerv bemutatása.
· Fejezet 3, Ninive bukásának következményei, Izráel számára kiemelt üzenet és társadalmi-kritikai vonatkozások.
Teológiai mondandó
Náhum könyvének „Isteni tanítás a világhatalomról”. Isten művei a történelemben. Ninive bukása az isteni ítélet paradigmájává válik, valamint Isten történelem feletti hatalmának bizonysága. Azt, hogy az Asszíria által elkövetett erőszak most maga az elkövető ellen fordul, melyet Isten irányít. Ő az, aki elpusztítja Ninivét. 
Kr.e. 750-612  Assur erőszakosan terjeszkedett, a meghódított városállamokat tartományokként vagy vazallusokként kihasználva őket. A Ninivéről szóló ítéletek és szatirikus dalok az ellenállás dokumentumaiként keletkeztek és maradtak fenn.
Kumránban a könyvet polemikus szövegként frissítették az Kr. e. 1. században. Ninive a farizeusok szinonimájává vált, No-Amon pedig a szadduceusok szimbólumává. Elpusztításuk bejelentése bátorította a közösséget. Hogy ez az azonosítás megengedett-e, az kérdéses, de vigaszként használták Isten szuverenitásával kapcsolatban.
Kódexei
Kommentárjai
Magyar Irodalmi hatása Radnóti Miklós Nyolcadik ekloga című versében valóban megjelenik Náhum próféta alakja, és a költő a prófétát párbeszédbe vonja saját létkérdéseivel és a történeti idők súlyával. Ezzel a gesztussal a versekben élő ószövetségi motivumok modern, személyes és történelmi kontextusba helyeződnek.

Habakuk próféta könyve
Habakuk ( חבקוק) prófétálása a babiloni fogság előttre tehető a Júdai Királyságban. Neve átölelést jelent. Élete alig ismert. Habakuk könyve a 8. kispróféta, protokanonikus könyv a Bibliában, az Ószövetségben. Jelentőségét fokozza, hogy az egyes számú kumráni barlangból került elő egy Habakuk-tekercs, jelzése (1QpHab).
A könyv három részének első két részében egy párbeszédet figyelhetünk meg, amely Isten és a próféta közt jön létre. A könyv fontos szerepet játszik a kereszténységben, mivel az Újszövetség többször is utal Habakkuk könyvére, főleg a 2. rész 4b verse, "az igaz ember a hite által él". Pál apostolnak egyik kedvenc gondolata, mivel három levelében is felhasználja ezt, Róm. 1,17, Gal. 3,11 és Zsid. 10,38-ban is.
Datálása
Sigmund Mowinckel Habakukot a jeruzsálemi templom „kultuszprófétájaként” írta le, ezt a megnevezést széles körben elfogadták. Jörg Jeremias a héber kifejezésre utal משמרת A Habakuk 2,1-ben található „mišmæræt” kifejezés, amelyet „őrtoronynak” fordítanak (Luther Biblia ) 
Jörg Jeremias és Eckart Otto szerint  Kr. e. 600 körül Habakuk megjelent Jeruzsálemben, és kritikát fogalmazott meg a monarchiáról és a társadalomról. Az újbabiloni inváziót pedig Isten büntetéseként hirdette meg. Azonban babiloni száműzetés alatt Habakuk ezen művét átdolgozták. Habakuk eredetileg a jeruzsálemi elitnek szánta művét. Végül a Habakuk-zsoltárt a száműzetés utáni időszakban adták hozzá. Ez a prófétai üzenetet egyetemes, eszkatológiai kontextusba helyezi. Antonius H. Gunneweg Habakuk könyvét egy bölcsességkölteménynek tekinti. Úgy véli, hogy azt később adaptálták a Júda déli királyságának társadalmi helyzetéhez. Klaus Seybold szerint Habakuk Kr.e. 630 körül írta a Habakuk könyvét. Habakuk a Kr.e. 4. században egy „táblára írt próféciával” jelent meg. Ez tömör és tömör formában tartalmazta Habakuk társadalmi kritikáját, a babiloni fogság alatt ezeket a táblákat ősi himnuszszövegekkel kombinálták, így született meg Habakuk Vigasztalás könyve, amelyben a lovas népet babiloniakként értelmezték újra. Végül a Kr. e. 4. században hozzáadták Habakuk zsoltárját.
A Babiloni Talmud (Makkot 23b–24a) szerint a zsidó hagyomány 613 parancsolata és tilalma néhány alapelvre redukálódik; Habakuk az, aki végső soron az összes micvát arra az alapelvre redukálja, hogy „az igaz ember hűsége által él”.
Habakuk zsoltárának liturgikus használata ősi. A Talmudban a Sávuot haftarájaként emlegetik; mivel azonban általában Ezékiel könyvének első fejezete lett az ünnep haftárája, a Habakuk 2,20–3,19-et ma Sávuot második napján olvassák, feltéve , hogy ezt a második napot ünnepként tartják fenn (azaz csak Izraelen kívül, és nem a reform zsinagógákbban)
Szerkezete
· Fejezet 1, Habakuk panaszolja Istent, hogy igazságtalanság van a földön, és Istennek válaszát várja. A próféta kérdései és a beszélgetés kezdete itt zajlik.
· Fejezet 2, Isten válaszol Habakuk kérdéseire; megmagyarázza, hogy az igaz ember élete a hit által bátorítva él. Emellett látomásokból álló részleteket ad, melyek a nemzetek feletti ítéletet és Isten végső igazságosságát hangsúlyozzák.
· Fejezet 3, Habakuk látnoklata és imádsága, amely Isten fenségét és hatalmát dicséri, végül a hitben való bizalom kifejeződik.
Fő témák
· Igazságosság és hit, Habakuk problémája a szenvedés és az igazságtalanság kérdéséről, majd Isten válasza, amely a hit megerősítését hangsúlyozza.
· Isten uralma és ítélet, a káldeus hatalom felől szóló prófétai látomásokban megjelenik Isten ítélete a nemzetek felett.
· Remény és kegyelem, a könyv végén a remény és bizodalom hangsúlyos, a hitben való megnyugvás felé mutat.

Teológia
A próféta előre jelzi, hogy a káldeusok - "a vakmerő és kegyetlen nemzet" - felkel Júda háza ellen. Habakuk ezt a jövőbeli támadást a nép között elterjedt erőszakkal, igazságtalansággal, törvénytelenséggel magyarázza. El fog bukni Jeruzsálem is. A káldeusokat ítéletre támasztotta Isten. De ők sem cselekszenek tisztán, így Babilon büszkesége is elvész. El fog pusztulni Babilon, népe hiába fordul bálványaihoz. Az írás utolsó részében a próféta magasztalja a Mindenhatót, és ígéri lesz irgalom azoknak, akik bíznak és örvendeznek Istenben.


Szofoniás próféta könyve

Szofoniás, a Károlyi-bibliában, Sofóniás, (héber, צְפַנְיָה Zefánjah, Szefanja, Cefanja, jelentése, Jahve elrejt, megvéd) Kr. e. 7. századi héber próféta. A bevezető sor szerint Jósiás király (Kr. e. 641-610) idejében tevékenykedett a Júdai Királyságban. Valószínűsíthető, hogy Jozija (Jósiás) vallási reformja (Kr. e. 630) előtt tevékenykedett, mert a király ebben az évben már eltávolította a bálványokat. Náhum és Jeremiás próféta kortársa volt.
A nevén, Sofóniás-on és négy generáción átívelő ősein kívül semmi biztosat nem tudunk a szerzőről. Az ükapja, Ezékiás, az izraelita király, Ezékiás lehetett – ez kronológiailag lehetséges, de nem bizonyítható. Ez azonban megmagyarázná, hogy a szokásos gyakorlattal ellentétben miért nem csak az apát nevezték meg. Mivel „az etióp ” (Kusi) fiának nevezik, feltételezhető, hogy idegen volt, és egy másik országból származott. Egy másik értelmezés szerint a Kusi családnév után három, JHWH-t tartalmazó személynév hozzáadása elhárította a név esetleges félreértését, miszerint a „ kúsita ” a gentilicium (lásd , núbiaiak /etiópok és Kús ).

A könyv szerkezete
1,1 A könyv felirata
1,2-2,3 Fenyegető prófétai mondások Júda és Jeruzsálem ellen
2,4-7,5 Fenyegető prófétai mondások a pogány nemzetek ellen
3,1-8 Fenyegető prófétai mondások Jeruzsálem ellen
3,9-20 Üdvösség ígérete a nemzeteknek és Izraelnek
Tartalma és üzenete
Könyvének két fő témája, Isten ítélete és öröme. Először beszél a pusztulásról, amely Júda népét fenyegeti bálványozása miatt. Az Úr napjáról úgy szól, mint amely a harag, a nyomorúság és az ínség napja lesz. Felszólítja az embereket, hogy tartsanak bűnbánatot, hogy ezáltal megmeneküljenek Istenítéletes haragja elől. Írásában Isten a szomszédos népeket is megítéli a gonoszságuk miatt. Egyetlen ember sem menekül meg az ítélet elől, aki nem bánja meg és hagyja el bűneit.
A próféta részletesen felsorolja Júda és Jeruzsálem vétkeit és Isten haragjának okát, pogány kultikus szokásokat, a szinkretista vallásgyakorlatot. (1,4-6). Mindez még párosul az élet minden területén megtalálható romlottsággal is, mely az egész népet járja át. (1,8-9.10-11; 3,3-4). Az ítélet meghaladja a történelem kereteit, világítélet méretet ölt, kiterjed a környező népekre (2,4-15), az egész kozmoszra, emberre állatra egyaránt (1,2-3).
Minden fenyegetés ellenére Jahve napja nem a teljes pusztulás, hanem az üdvösség reményét hozza (3,9-20). Isten új népet szeretne teremteni, amely követi őt, A menekülés feltétele a megtérés (2,3). Úgy, amilyen a szegények bizalma, amely Isten erejére és hűségére támaszkodik. A szent maradékot, a megtért és Isten által összegyűjtött emberiséget a Jahvére hagyatkozás bizalma és „szegénység” jellemzi. Minden nép Jahvéhoz tér (2,11; 3,9-10) Izrael maradéka pedig Jahve oltalmát élvezi (3,11) 

Aggeus próféta könyve
Aggeus könyve az Ószövetség könyvei közt található, a tizedik helyre sorolt, "kisprófétákhoz" tartozó könyv. Aggeus (vagy Haggaj, héber חַגַּי) próféta a 70 éves babiloni fogság után a Jeruzsálembe visszatérők első csoportjához tartozott. Zakariás próféta kortársa volt. A jeruzsálemi templom újjáépítésére buzdított. A próféta működése a Kr. e. 520 körüli időre tehető. Jeruzsálemben a templom újjáépítéséért és a félbemaradt építés befejezéséért prófétált. Ezdrás könyve is megemlíti őt. Prófétálása sikerét mutatja, hogy a templom felépül 515-ben.
Az írás keletkezése
Babilont Cyrus már 18 éve elfoglalta, és 538-ban kiadott egy rendeletet, amely lehetővé tette a fogva tartott zsidók visszatérését Júdeába. A könyvet nem Aggeus írta. Az ő prófétálásait összegyűjtve írták le, pontos időpontokat határoztak meg prófétálásaira. Az írás végleges formája Kr.e. 520 után de 515 előtt a templom felszentelése előtt keletkezett.
Szerkezete
· Fejezet 1, Habakuk panaszai Istennel szemben, a gonoszság látlelete és a válasz reménye.
· Fejezet 2, Isten válasza, amely rámutat a hitként élő igazságra, és több látomás a nemzetek feletti ítéletről.
· Fejezet 3, Habakuk imája és látnoka, Isten dicsérete, végül a hitben való bizalom kifejezése.
Fő témák,
· Igazságosság és hit, a szenvedés és az isteni igazságosság viszonya, a „hitet éli az igaz” motívum hangsúlyozása.
· Isten uralma és ítélet, a káldeus törekvések és az Isten ítélete a nemzetek felett.
· Remény és kegyelem, a próféta hitének megerősödése és a remény a nehéz időkben.
Üzenete
A zsidók hazatérhettek, és lehetőségük volt jó lakóhelyeket kialakítani maguknak. De Isten háza romokban hever. A sorozatos aszály sanyarú helyzetet idézett elő, de ez nem lehet ok a csüggedésre. Éppen a késlekedés miatt következett be az aszály, isteni büntetésként. A munka elkezdése meghozza a fordulatot, az áldást. A rövidsége ellenére erőteljes teológiai üzenetet közvetít, a hitben való bizalom elvét és Istennel való bizalom szükségességét a végső időkben.
Kódexek,
· Héber szöveg Maszoréta-követelményeihez igazodó, rövid, tömör prófétai beszéd, gazdag költői motívumokkal és látomásszerű elemekkel.
· A könyv gyakran hivatkozik az Istennel folyatott párbeszédre és a jövőbeni megváltással kapcsolatos előrejelzésekre.

Zakariás próféta könyve
Zakariás  זְכַרְיָה,ógörögül, Ζαχαριας, latinul Zacharia vagy Sacharia , teljesneve, Zakariás, Berekiás fia, Iddó próféta fia. A róla elnevezett könyv a héber Tanakhban a babiloni száműzetés után (kb.Kr.e.. 520-tól íródott, a tizenkét próféta egyike. A Zakariás szó jelentése, "Isten megemlékezett". A korábbi próféta buzdító beszédét folytatja, azt amit Aggeus próféta elkezdett, akinek kortársa. Prófétálásának időszaka Kr.e. 520 október illetve novemberétől Kr.e. 518 októbere közé esik. Berekiás fiának mutatkozik be, aki viszont Iddó fia. Feltételezések, elemzések szerint a 9-14-ig tartó rész megírását később fejezték be.

A könyv szerkezete
Első rész
1.1 - 6. Felszólít megtérésre i. e. 520. október - november
1.7 - 6.15 Nyolc látomás i. e. 519 februárjában
7.1 - 8.23 Böjtprédikáció. Az üdvösség ígérete i. e. 519 decemberében
Második rész
9 - 11 Az új föld, a Messiás, Izrael megszabadulása és visszatérése az Úr hűségéhez. A két pásztor. Deutro-Zakariás könyv.
12 - 14 Az Úr szava, a Messiás; és a titokzatos harc az utolsó időkben Jeruzsálemnél. Trito-Zakariás könyv.
Tartalma
Az első részben a prófétához szól a Seregek Ura. A bevezetésben az Úr feddő szavait közvetíti a próféta, térjenek jó útra. Ezután következik a nyolc látomás,
Egy embert látott egy mirtuszfánál, mögötte lovakat. A lovak bejárták a világot és ott béke van, de Jeruzsálemben és Júdában már hetven éve az Úr haragja van. A Seregek Ura nagyon haragszik a gőgös népekre. Újra fel fog épülni a háza, és megkönyörül, irgalmas lesz.
Egy angyal mondja, Ezek azok a szarvak amik szétszórták Jeruzsálemet és Júdát. A négy kovács pedig letöri azok szarvát akik felemelték Júda ellen szavukat.
Egy angyal megméri Jeruzsálem hosszát és szélességét. A megmérés az újjáépítést előzi meg. Az Úr szétszórta a népet a szél négy irányába és felszólítja a őket meneküljenek el Észak földjéről. Az Úr újra kiválasztja Jeruzsálemet.
A Seregek Ura felszólít, vegyétek le Jozsuéról (a főpapról) a piszkos ruhát és öltöztessétek díszesbe, mert levette a bűnét az Úr. Ő van kiválasztva a hogy kormányozza Isten házát. Elé tesznek egy követ, amelyen Isten hét szeme van. Jozsué főpapnak - más átírásban Jézus főpap - elmondják, eljön majd a 'Sarj', aki kiírtja az országból a gonoszságot.
A próféta angyallal beszélget, egy arany mécstartót lát, melynek szimbolikus értelme van. Két csövön olaj folyik ki belőle, az angyal magyarázata szerint "Ez a két Felkent, aki az Ur előtt állnak az egész földön." Zerubbábel kezdte el és ő fogja befejezi majd az Isten házának építését.
Repülő könyvtekercset lát, mely megemészti mindazokat akik hamisan esküsznek az Úr nevére.
Ebben a látomásban a megszemélyesített Isten-gyűlöletet látja, egy vékába rejtett asszonyt visznek az angyalok Sineár (Babilon) földjére, hogy templomot építsenek ott neki.
Négy kocsi jött különböző színű lovakkal befogva. Az Úr színe előtt álltak, azután a négy égtáj felé tartanak. A próféta készítsen egy koronát és tegye Jozsué fejére, és mondja ezt, "Íme a 'Sarj", mert ahol áll ott sarjadni fog valami, mert ő fogja visszaállítani az Úr szentélyét".
A sanyargatott hetven év alatt böjtöltek, de nem gyakoroltak irgalmasságot, részvétet. Megkeményedett a szívük, nehogy megértsék a tanítást amit a régi próféták által és Isten lelke által adott nekik. A második rész előtt a Sereg Ura maga prófétálja, hogy eljön az idő, amikor számos nép fog menni Jeruzsálembe, hogy keressék az Urat és imádkozzanak ott.

A második rész feltételezések szerint később keletkezett, sok jel arra utal, hogy a hellenista korban, közvetlenül Nagy Sándor hódításai utáni korból, Kr.e. 300 körül. A szöveg bemutat egy közösséget, mely külső ellenségtől szorongatott, és a belső vezetők megosztottak. Ebben a helyzetben a Messiás eljövetelétől várják az igazság és győzelem eljövetelét. A Messiást jellemzi, alázatos, szamár csikaján jön, szétzúzza a fegyvereket, békét hirdet a népeknek, uralkodik a föld határáig. Ezután megint az Úr büntetései hangzanak el a környező országok gőgje miatt. Az Úr felszólítja a prófétát űzze el az idegen vezetőket. A próféta két botot vitt magával. Egyiket "Kegyelem"-nek másikat "Egység"-nek nevezte el. A botok széttörésre kerülnek, hogy a szövetség felbomoljon. Allegorikus kép a pásztorok a főpapokat jelenti, és a kereskedők az ország nyerészkedőit jelentik. A próféta a pénzt elkéri és a templomnak adja. Ezután Jeruzsálem szorongattatása, majd megdicsőülése következik, az új nép születése.
A befejezésként egy titokzatos jóslatot, egy harcot ír le Jeruzsálem ellen, melyben az Úr élő vizet fakaszt Jeruzsálemben, mely keleti és nyugati irányban is folyamatosan folyni fog.
Recepció
Zakariás 9,9 , „Te pedig, Sion leánya, örülj nagyon, te, Jeruzsálem leánya, ujjongj! Íme, eljön hozzád a királyod, igaz és győztes, alázatos és szamáron ül, szamár csikóján.” Ezt a messiási próféciát az Újszövetség a Márk 11,1-11-ben veszi fel, és Jézus jeruzsálemi bevonulásával beteljesedettnek hirdeti; ezt a kereszténységben virágvasárnap ünneplik. Ez a rész Georg Frideric Handel és Friedrich Heinrich Ranke „ Sion leánya, örvendj” című adventi himnuszának alapja.

Malakiás próféta könyve
Malakiás מַלְאָכִי  egy bibliai prófétára és a neki tulajdonított zsidó Tanakh , vagyis a keresztény Ószövetség könyvére utal Malakiás könyve (Malakiás jövendölése) a Bibliában található úgynevezett tizenkét kisprófétához tartozó protokanonikus könyv. Az utolsó héber irat. A Septuagintában, és így az ortodox egyházak kánonjában is, a Tizenkét Próféta könyve (Malakiás könyvével a befejezésként) a „nagyobb” próféták elé került, Malakiást Izajás követi, majd Jeremiás írásai, Ezékiel és Dániel írásai. A nyugati keresztény hagyományban ( katolicizmusban és protestantizmusban ) Malakiás könyve az Ószövetség prófétai könyvei között az utolsó helyen áll, és az Ószövetség lezárását jelenti. Ebben az elrendezésben Malakiás könyvének vége (Malakiás 3, 22–24  ) az Ószövetség záró szavává válik, amely átvezet az Újszövetségbe, különösen mivel ezt a szöveget többször is idézik ott.
"Emlékezzetek meg szolgámnak, Mózesnek a törvényéről, a parancsokról és a rendelkezésekről, amelyeket Hóreb hegyén adott. Ígérem, hogy eljövök értetek, és megtöröm azt a fátylat, amely elválaszt, és megmutatom nektek az igazságot. Felkészítem az utat és elküldöm szolgát, hogy az előtte írta, hogy az ő jövetelére készüljön a nép."
Kritika
A legtöbb kutató véleménye szerint Malakiás nem valódi név, hanem ismeretlen nevű prófétát jelöl. A mal'aki "követem" vagy "küldöttemet" (3,1) jelent. A fogság után működött prófétáról van szó, aki a Kr. e. 5. század első felében lépett fel, de még Ezdrás és Nehemiás kora előtt. A próféta abban az időszakban élhetett amikor a templomépítés lendülete alább hagyott, illetve a templomépítés még nem hozta meg az elképzelt, kívánt üdvösséget. Aggeus és Zakariás prófétai ígéretei még nem teljesültek. Egyre nőtt azok száma, akik nem törődtek Isten parancsaival, mert úgy érezték, hogy Isten félrevezette őket. Malakiás - teljesítve prófétai küldetését - emlékeztette a népet, hogy mit vár el tőlük Isten.

A könyv szerkezete
hat azonos felépítésű részre tagolódik, melyek mindegyike tartalmaz egy-egy párbeszédet. A párbeszédek vagy Jahve és a próféta között (aki kérdést intéz a néphez, ill. szemrehányással illeti a népet) vagy a nép ill. képviselői között, akik igazolni próbálják magukat.
1,1, Felirat
1,2-5, Jahve szeretete Izrael iránt
1,6-2,9, Fenyegetés a papok ellen
2,10-16, A vegyesházasok és a válók ellen vád
2,17-3,5, Az Isten igazságában kételkedők ellen
3,6-12, Megpróbáltatások, a templomi tized
3,13-21, Az Isten igazságában kételkedők ellen
3,23-24, Függelék

Teológiája
A korábbi prófétákkal ellentétben Malakiás nem a népet, a fejedelmeket vagy a politikai vezetőt ítéli el, hanem a papokat és a lévitákat a pénzzel való igazságtalan bánásmódjuk, a lelki hanyatlásuk és lustaságuk, a társadalmi igazságtalanság és a pogányokkal kötött házasságaik – valamint a pogány vallásokba való beolvadásuk – miatt. Malakiás 2,8 szerint a Lévivel, azaz az összes pappal kötött szövetség megszakadt. A Malakiás 2,10–16 szövege fontos helyeken bizonytalan. Gyakran feltételezik, hogy a Malakiás által kritizált léviták fiatalkorukban zsidó nőkkel házasodtak, majd elváltak tőlük, hogy külföldi nőkkel házasodjanak össze. Arndt Meinhold azt sugallja, hogy a felsőosztálybeli férfiak felsőosztálybeli, nem zsidó nőkkel keresték a házasságot, akik társadalmi előnyöket ígértek. Mivel ezek a partnerek nem fogadták volna el az ágyasok státuszát, elbocsátották júdai feleségeiket.  Hanna Liss azonban másképp értelmezi a Malakiás 2,10-16-ot, „Malakiás elítéli azt a gyakorlatot, hogy (zsidó) férfiak nem zsidó partnerrel rendelkeznek, de határozottan bírálja azt a tényt, hogy (az ilyen) nőket egyszerűen »elutasítják«, és ezt a gyakorlatot erőszakos cselekedetnek ( chamas ) tekinti.” 

Malakiás könyvének témái csak a teljes könyv értelmezése révén érthetők meg. Ezek a témák az „Áldás”, az „Ajándék” és az „Igazságosság” címszavak alatt foglalhatók össze. Kölcsönhatásuk eszkatológiai perspektívát tár fel. „Bár az Úr áldása jelen van és előre elrendelt, mivel az ajándék jelenleg megromlott, az eljövendő napnak megtisztulást kell hoznia, amely lehetővé teszi a tiszta ajándékot és a megújult áldást.” És mivel ez az igazságosság jelenleg nem látható, és még az erőszak elkövetői is fölényben vannak, az igazak és a gonoszok elválasztásának az Úr igazságszolgáltatásának eljövetele (Malakiás 3,5) és az eljövendő nap által kell megvalósulnia.
Kódexei
A kr. u. 5-6. századi Biblia kéziratok (például a Leningrádi Kódex) is tartalmazzák Malakiás prófétai könyvének teljes szövegét, amely a mai héber szövegkiadások alapját képezi. A legrégebbi teljes héber kéziratok között Malakiás szövege megtalálható a Maszoréta szöveg formájában, amelyet a középkorban (kb. 9-10. század) véglegesítettek.
Kommentárok
	Kor
	Nyelv
	Főbb szerzők
	Kiadások időszaka
	Jellemzők

	Ókor
	Latin, görög
	Jeromos, Augustinus, Chrysostomus
	Kr. u. 3–5. század
	Újszövetségi értelmezések, patrisztikus idézetek

	Középkor
	Latin
	Szent Victori Hugo, Albertus Magnus
	12–15. század
	Glossa Ordinaria, Kispróféták kommentárjai

	Újkori (angol)
	Angol
	James Montgomery, James Luther Mays, Norman Porteous
	19. század–ma
	Modern kritika, történeti-kritika

	Újkori (német)
	Német
	Otto Kaiser, Claus Westermann
	20. század–ma
	Teológiai és exegetikai elemzés, Kispróféták körében




